



# جامعة الأزهر كلية اللغة العربية بأسيوط المحلة العلمية

# إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادي الإسلامي

Omar Bin Al-Khattab's Management In The Year Of Al-Ramada As A Model For The Islamic Economic System.

إعداد

# الباحثة/ مها "محمد ضرار" مصطفى قاسم آل سيف

باحثة ماجستير الثقافة الإسلامية

( العدد الثالث والأربعون)

(الإصدار الرابع-نوفمبر)

(الجزء الثاني (١٤٤٦ه /٢٠٢٤م)

الترقيم الدولي للمجلة (1858 -2536 (ISSN) رقم الإيداع بدار الكتب المصرية: ٢٠٢٤/٦٢٧١م





#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجًا للنظام الاقتصادي الإسلامي

# إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادي الإسلامي مها "محمد ضرار" مصطفى قاسم آل سيف

قسم اللغة العربية، كلية الآداب، حامعة طيبة، المملكة العربية السعودية.

البريد الإلكتروني: mahaqasem29@yahoo.com

الملخص

تحتوي هذه الدراسة على أنموذجًا في النظام الاقتصادي الإسلامي، المتمثل في عام الرمادة، وما رافقته من مجاعة وأزمة اقتصادية، والتعرف على الخطة والإجراءات التي قام بها عمر بن الخطاب على القضاء على هذه الأزمة، وتتمثل فيما يلي: أولًا: الوقوف على مفهوم مصطلحات هذه الدراسة، وبيان أهم خصائص ومميزات وأركان النظام الإسلامي. ثانيًا: بيان مفهوم عام الرمادة وتحديد زمنه ومن ثم التطرق على أهم الأسباب التي أدت لحدوث المجاعة والأزمة الاقتصادية التي رافقته. ثالثًا: التعرف على الرؤية التطبيقية لعمر بن الخطاب المجاعة والخروج من هذه الأزمة. رابعًا: بيان أهم البلاد رضوان الله عليه للقضاء على المجاعة والخروج من هذه الأزمة. رابعًا: بيان أهم البلاد التي ساهمت في القضاء على المجاعة بناءً على طلب خليفة المسلمين عمر بن الخطاب على المجاعة بناءً على طلب خليفة المسلمين عمر بن الخطاب في التعامل مع هذه الأزمة، التي تجعلها صالحة في زمننا الحاضر.

سادسًا: المصادر والمراجع.

**الكلمات المفتاحية:** النظام الاقتصادي، إدارة الأزمات، النظام الاقتصادي الإسلامي، عام الرمادة، عمر بن الخطاب، المجاعة.

# Omar Bin Al-Khattab's Management In The Year Of Al-Ramada As A Model For The Islamic Economic System.

Maha "Mohammed Darar" Mustafa Qasim Al Saif Department of Arabic Language, Faculty of Arts, Taibah University, Kingdom of Saudi Arabia.

Email: mahaqasem29@yahoo.com

#### **Abstract:**

This thesis includes a model in the Islamic economic system, represented in the year of ash, and the famine and economic crisis that accompanied it, and getting acquainted with the plan and measures that Omar bin Al-Khattab undertook to eliminate this crisis, as follows: First: To understand the terminology of this study, and to explain the most important characteristics, features, and pillars of the Islamic system. Second: To explain the concept of the Year of Famine and determine its time, and then address the most important causes that led to the famine and the economic crisis that accompanied it. Third: To know the applied vision of Omar bin Al-Khattab, of the economic system, and what is the plan that, may God be pleased with him, devised to eliminate famine and get out of this crisis. Fourth: An indication of the most important countries that contributed to the elimination of famine, at the request of the Muslim Caliph Omar bin Al-Khattab. Fifthly: To come up with the most important findings and recommendations learned from Omar bin Al-Khattab's approach in dealing with this crisis, which makes it applicable in our present time. Sixth: Sources, references.

**Keywords:** Economic System, Crisis Management, Islamic Economic System, The Year Of Ramadah, Omar Bin Alkhattab, Famine

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجًا للنظام الاقتصادى الإسلامي

#### المقدمة

الأزمات الاقتصادية غير مرتبطة بزمانٍ أو مكانٍ، فلو نظرنا إلى العصور والأزمان السابقة لوجدنا أن المجتمعات قد تعرضت في كل بقاع الأرض إلى العديد من الأزمات والكوارث المختلفة وخاصة الأزمات الاقتصادية؛ التي انعكست سلبًا على الأفسراد ومجتمعاتهم، قَال تَمَال: ﴿ وَلَنَبُلُونَكُم بِشَيْءِ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمُولِ وَلَنَبُلُونَكُم بِشَيْءِ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمُولِ وَلَنَبُلُونَكُم بِشَيْءِ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمُولِ وَلَنَبُلُونُ فَي اللّه الله وَهُو اللّه اللّه وَاللّه الله وَاللّه وَاللّه

ولكن بفضل التخطيط السليم والإدارة الجيدة للأزمة، بإمكان تحويل هذه النقمة الى نعمة، فالأزمات إذا تمت إدارتها بجدارة فإنها تجعل المجتمعات أقوى من قبل، وتأخذ الدروس والعبر التي تعينها فيما بعد على مواجهة الأزمات الأخرى.

وهذا ما شد الباحثة لإلقاء الضوء على هذا الموضوع، وعلى أزمة كانت تعتبر من أشد الأزمات التي ألمت بالدولة الإسلامية الأولى في عهد الخليفة الراشد عمر بن الخطاب وللهم الله الله على نهج رسول الله ولهم الاهتمام برعيته والحرص عليهم، وبذل ما في وسعه لإغاثة كل ملهوف محتاج، ففي أثناء خلافته عندما أوشك العام السابع عشر على الانقضاء، ولم تكد الأيام القليلة من ذي الحجة تنقضي حتى أدرك الناس أن ضيفًا صعبًا ثقيلًا قد أقبل، ومحنة عظيمة شديدة قد ألقت بأوزارها على بلادهم وبيوتهم. فكان هذا الضيف الثقيل هو عام الرمادة، وما صحبه من جوع وفقر وجدب وهلاك للماشية، ونفاذ للغذاء، الذي حلً على الجزيرة العربية وأحال الأرض سوداء مربادة.

فكان هذا البحث إضاءة على ما اتخذه الخليفة العادل من خطوات للقضاء على هذه الأزمة، والمجاعة التي حلت بجزيرة العرب، لعلنا بذلك ننتفع في حل المشكلات

المتشابهة في وقتنا الحاضر وفي المستقبل، سائلًا الله عز وجل -العون والتوفيق، أنه سميع مجيب.

الجزء الثاني

#### الدراسات السابقة:

احتوت بعض الكتب التاريخية القديمة على العديد من الآثار والأقوال المذكورة دون ترتيب لأحداث عام الرمادة، فكان أكثرها شمولًا لهذه الأقوال والآثار مذكورًا في طبقات ابن سعد الكبرى (۱) (ت ٢٣٠هـ) دون ترتيب أو تعليق عليها، كما يوجد العديد من الأبحاث والمقالات المتناثرة كل يتناول جزءا من منظور تخصصه البحت لعام الرمادة، ولا يشتمل على جميع أطراف ومشاهد هذه السنة الصعبة التي ألمت بالمسلمين من ناحية نظام اقتصادي شامل، وقد حاولت الباحثة أن يكون هذا البحث شاملًا لكل ما حصل في هذا العام من تعريف لهذا العام ويداية ظهوره وكل ما رافقه من صعاب ومجاعة وأزمة اقتصادية خانقة، وذكر أهم الخطوات التي قام بها عمر بن الخطاب في إدارته لهذه الأزمة الطارئة التي حلت على الجزيرة العربية من منطلق النظام الاقتصادي الإسلامي. فمن هذه الدراسات التي تناولت عام الرمادة والوضع الاقتصادي في الحجاز خاصة على سبيل المثال:" معالجة الخليفة عمر بن الخطاب لمشكلة المجاعة في عام الرمادة"، للدكتور صلاح التيجاني حمودي (۱۲)، فقد اعتمد للمشكلة المجاعة في عام الرمادة"، للدكتور صلاح التيجاني حمودي (۱۲)، فقد اعتمد الباحث في هذه الدراسة الأسلوب الاستنباطي. كما ركزت هذه الدراسة بشكل خاص

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، (ط۱)، الطبقات الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ۱۱۱ه – ۱۹۹۰م.

<sup>(</sup>۲) حمودي، صلاح التيجاني (۱،۰۹هه ۱۹۸۹م)، معالجة الخليفة عمر بن الخطاب لمشكلة المجاعة في عام الرمادة، كلية الآداب، جامعة الملك عبد العزيز، المملكة العربية السعودية مجلة جامعة الملك عبد العزيز: الاقتصاد الإسلامي، م (۱)، ص ۸ – ۱۰۹.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادى الإسلامي

على الطريقة التي عالج بها الخليفة عمر بن الخطاب المجاعة التي حلت بالمسلمين دون تفصيل، ودون التطرق إلى الوضع الاقتصادي الذي كان سائدا آنذاك وما الخطوات الفعلية التي اتخذها الفاروق رضي الله عنه في عام الرمادة، وخلص الباحث إلى أن السبب الرئيس لوقوع المجاعة هو شح الأمطار وانحباسها في ذلك العام، كما ذكر بعض الخطوات التي استخدمها الخليفة عمر بن الخطاب للتصدي للمجاعة التي أصابت المسلمين في عهده بكل ما أوتي من قوة ويذل كل ما في وسعه للتخفيف من وطأتها بينما هذا البحث قد جعل النظام الاقتصادي قاعدة ينطلق منها وأصلًا يقوم عليه لبيان إدارة عمر بن الخطاب للقضاء على المجاعة.

ومن الدراسات التي تناولت هذا العام من ضوء الأحاديث النبوية الشريفة على سبيل المثال:" الأزمات في عهد الفاروق رضي الله عنه-عام الرمادة أنموذجا"للأستاذ الدكتور محمد مصلح الزعبي(١) فقد استخدم الباحث المنهج الاستقرائي الجزئي؛ القائم على استقراء الأحاديث، والآثار، وأقوال العلماء المتعلقة بموضوع الأزمات، والاستفادة منها في الكشف عن منهج الفاروق في إدارة الأزمات المعتمد على الهدي النبوي في معظم جوانبه، كما استخدم الباحث المنهج الاستنباطي في استخراج العبر والعظات المستفادة من الأحاديث والآثار، والكشف عن المنهج المتبع في إدارة الأزمات، حيث ركز على استنباط العبر والعظات من خلال الأحاديث النبوية في إدارة الأزمات، في حل هذه الأزمة لا من ناحية اقتصادية إسلامية ثم قام الباحث اليان الخطوات التي اتبعها الفاروق في معالجة هذه الأزمة وخلص الباحث إلى أن

<sup>(</sup>۱) الزعبي، محمد مصلح (۱۰۱۸م)،إدارة الأزمات في عهد الفاروق رضي الله عنه -عام الرمادة أنموذجا-".كلية الشريعة، جامعة آل البيت، المملكة الأردنية الهاشمية، المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية، م(۱۵)،ع(۲)،۱۶۱هـ-۱۹۸م، ۳۲۷-۳۰۰.

البلاء قد يصيب المتقين أكثر من المسيئين، وهذا ليس عقوبة كما يظن بعضهم، بل هو تمحيص ورفع درجات، وإن مواساة الرعية وقت الأزمات، خير معين لهم لتحملها، وتجاوزها، بينما يقوم هذا البحث على أنه جعل النظام الاقتصادي قاعدة ينطلق منها وأصلا يقوم عليه لبيان إدارة عمر بن الخطاب للقضاء على المجاعة.

#### هدف الدراسة ومنهجها:

لما كان للنظام الاقتصادي أهمية كبرى في إدارة البلاد والعباد في وقت السلم ووقت الأزمات الطارئة، جاءت هذه الدراسة في إيضاح معنى النظام الاقتصادي في الإسلام، كما تطرقت إلى التعرف على مفهوم عام الرمادة ووقت حدوثه وأسباب المجاعة التي رافقته، والوقوف على الرؤية التطبيقية لعمر بن الخطاب للنظام الاقتصادي الإسلامي في عام الرمادة، كما تبين خطة عمر رضي الله عنه في القضاء على المجاعة، ومعرفة البلاد التي أسهمت في مواجهة المجاعة في عام الرمادة. وتأتي هذه الدراسة مكملة للدراسات السابقة، وقد جعلت الباحثة النظام الاقتصادي قاعدة تنطلق منها هذه الدراسة، وأصلا تقوم عليه لبيان إدارة عمر بن الخطاب للقضاء على المجاعة، من خلال محاولة استقراء الوضع الاقتصادي في زمن عام الرمادة على ضوء المنهج الاستقرائي، ولا غنى عن المنهج التاريخي الذي لا يمكن فصل الماضي عن الحاضر، وذلك بتجميع الأدلة الماضية والعمل على ترتيبها ثم عرضها في صورة حقائق بالإضافة إلى استخدام المنهج الاستدلالي في هذه الدراسة بشكل كلي انطلاقًا من المُسلَّمات والمعارف العامة، وبعد ذلك الانتقال للجُزئيات المتعلقة بموضوع هذه الدراسة.

#### محتويات الدراسة:

المقدمة وتشمل الدراسات السابقة وهدف الدراسة ومنهجها.

التمهيد، ويشتمل على:



#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجًا للنظام الاقتصادي الإسلامي

# أولًا: التعريفات العامة للبحث وتشتمل على:

أ- مفهوم الإدارة لغة واصطلاحًا.

ب- ما المقصود بالنظام الاقتصادي:

- النظام لغة واصطلاحًا

- الاقتصاد لغة وإصطلاحًا

ج- مفهوم النظام الاقتصادي الإسلامي.

ثانياً: النظام الاقتصادي في الإسلام :

أ- مميزات وخصائص النظام الاقتصادي

ب- أركان النظام الاقتصادى.

المبحث الأول: عام الرمادة ويحتوي على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف عام الرمادة وأصل تسميته

المطلب الثاني: تاريخ حدوث عام الرمادة وبداية المجاعة.

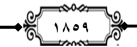
المطلب الثالث: أسباب المجاعة في عام الرمادة.

المبحث الثاني: الرؤية التطبيقية لعمر بن الخطاب للنظام الاقتصادي الإسلامي في عام الرمادة ويحتوي على مطلبين:

المطلب الأول: القسم المادي

المطلب الثاني: القسم الشرعي

المبحث الثالث: خطة عمر رضى الله عنه في القضاء على المجاعة والبلاد التي



أسهمت في مواجهتها، ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: خطة عمر رضى الله عنه في القضاء على المجاعة.

الطلب الثاني: البلاد التي أسهمت بتوجيه من عمر رضي الله عنه في مواجهة المجاعة عام الرمادة.

الخاتمة وفيها أهم النتائج التي استخلصت من هذه الدراسة.

المصادر والمراجع.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادى الإسلامي

#### التمهيد

# أولًا: التعريفات العامة للبحث وتشتمل على:

#### أ – مفهوم الإدارة لغة واصطلاحًا.

الإدارة لغة: مصدر أدار يدير إدارة، تقول العرب: أدرت الشيء أديره إدارة، ويريدون من ذلك التعدي التدوير للشيء دورانا ذات اليمين وذات الشمال، ويستعمل الفعل لازمًا أيضًا، فيقال يدور دورانًا(١)(١).

- وقيل بالإدارة أنها: معنى الإدارة إما أنهم يتناولونها من يد إلى يد، أو يتابعونها في كل وقت<sup>(٣)</sup>.

- وفي عصرنا الحاضر استخدم بالمعنى الشائع وهو: إدارة الشؤون سواء أكان ذلك مؤسسة عملية أم علمية، أو على مستوى الأسرة، يقول ابن منظور:يقال: مداورة الشؤون ومعالجته والمداورة المعالجة(1).

فكل هذه التعريفات تفيد أن كلمة الإدارة هي كلمة قديمة وقد شاع استخدامها حديثًا بلفظيها المعنوي والحقيقي (المحسوس)، والمقصود بالمعنوي وهو الذي يهدف إليه

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن منظور،لسان العرب، مرجع سابق، ٩٧١٤.



<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن منظور، أبو الفضل، محمد بن مكرم جمال الدين الإفريقي المصري، لسان العرب، (ط۳)، بيروت، دار صادر، ۱٤۱۶ هـ ۱۶۹۶.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الزبيدي، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، تاج العروس من جواهر جواهر القاموس، (د.ط)، دار الهداية، (د.ت) ٣٣١١١١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الماوردي، أبو الحسن، علي بن محمد بن حبيب، النكت والعيون تفسير الماوردي، (د.ط)،بيروت،دار الكتب العلمية، (د.ت)، ج١، ص٧٥٣.

هذا البحث بمعنى إلزام بالأمر سواء بالترك أو العمل به، أما لفظها الحقيقي (المحسوس) وهو الدوران والنقل فلن تتطرق له الباحثة.

الجزء الثاني

الإدارة في الاصطلاح: رغم أن كلمة إدارة من الكلمات الشائعة الاستخدام، إلا أنه ليس لها معنى محدد تم الاتفاق عليه من قبل علماء الإدارة وكتابها.

- فقد عرفت عدة تعريفات منها:" الإدارة هي ذلك النشاط الذي يعمل على تحديد وتحقيق الأهداف بواسطة الآخرين عن طريق التخطيط الدقيق لهم، والتنظيم الجيد لأعمالهم، والتوجيه الواعي لمساراتهم، والرقابة الفعالة لأدائهم، في ظل اتخاذ القرارات الرشيدة"(۱).

- كما عرفت بأنها: "التي تستند إلى نصوص القرآن الكريم وتوجيهات السنة النبوية الشريفة، وهما مصدرا التشريع الأساسيان لا ريب أنها إدارة عقيدة في مقامها الأول...فالإسلام لم يقتصر على العبادات فقط بل هو نظام شامل وكامل للحياة"(٢).

- كما جاء فيها أنها: "استخدام جهد مشترك لتحقيق هدف موحد $^{(7)}$ .

فمن هذه التعريفات يلاحظ أن الإدارة بمفهومها الاصطلاحي تعني تنظيم النشاطات البشرية والجماعية، وهي عملية مشتركة بينهم، وهي تنقسم إلى قسمين، قسم يقوم على قضاء مصالح الناس من تطبيقات إدارية من العلماء والحكام ،وقسم يقوم

<sup>(</sup>٣) الحلو، ماجد راغب، علم الإدارة العامة ومبادئ الشريعة الإسلامية، الإسكندرية، دار الجامعة الجديدة، ٢٠٠٧م، ٧٠٠٠



<sup>(</sup>١) أبو العينين، جميل جودت، أصول الإدارة من القرآن والسنة، (ط١)، دار ومكتبة الهلال، ٢٠٠٢م، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص٥٥.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادى الإسلامي

بالتنفيذ لهذه الأحكام والتطبيقات، وهذا كله يتجلى في قول نبينا - ا-: "... وَلا يَحِلُ لِتُلاثَةِ نَفَر يَكُونُونَ بأَرضِ فَلاةٍ إلا أمّروا عَلَيهم أَحَدَهُم... " (١).

# ب-ما المقصود بالنظام الاقتصادي ؟

النظام لغة: النظم في اللغة هو مصدر نظم ينظم نظمًا ونظامًا، فهو ناظم ومنظوم، وهو ضد (المقابل) النثر.

- وكذلك النظم هو: "التأليفُ...ونَظَمْتُ اللوَّلِوَ أَيْ جَمَعْتُهُ فِي السِّلْك...ومِنهُ نَظَمْتُ اللوَّلِوَ أَيْ جَمَعْتُهُ فِي السِّلْك...ومِنهُ نَظَمْتُ الشِّعر ونَظَمْته...والنِّظامُ: الهَديَةُ والسِّيرة. وتَناظَمَتِ الصُّخورُ: تلاصَقَت "(٢).

- وجاء في النظم أيضًا:"...وضم شيء إلى شيء آخَرَ...ونَظَمَ اللَّوْلُوَ يَنْظِمُهُ نَظْمًا وَنِظَامًا وَنَظَمَهُ: أَلَّفَهُ، وجَمَعَهُ في سِلْكِ،... والنِظامُ: كُلُّ خَيْطٍ يُنْظَمُ به لُوْلُوَ ونحوه"("). وهذه مجمل استعمالات العرب لكلمة نظم، فملاحظ من هذه الاستعمالات أنها متقاربة بعضها من بعض، فجمع اللؤلؤ في سلك، والسيرة والهدي، والتأليف والجمع والترتيب والاستقامة، والتلاصق، كلها معان متشابهة ومتقاربة.

<sup>(</sup>٣) الفيروز آبادي، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، (ط٨)، إشراف: محمد نعيم العرقسوسي، بيروت، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع،٢٦٦هـ - ٢٠٠٥م، ٢١٦٠.



<sup>(</sup>۱) رواه أحمد بن حنبل في مسنده، مسند المكثرين من الصحابة، مسند عبد الله بن عمرو، ١٧ رواه أحمد والطبراني وفيه ابن لهيعة وحديثه حسن، ويقية رجال المحديح. (مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، نور الدين علي ابن أبي بكر بن سليمان الهيثمي، (د.ط)، المحقق: حسام الدين القدسي، القاهرة، مكتبة القدسي، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م، ١٣٥٧، ١٨١٤هـ).

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، مرجع سابق، مادة: (نَظُمَ)، ٢ ١ ١ ٨ ٧٥.

النظام في الاصطلاح: لقد اختلف الباحثون في تحديد مفهوم النظام، فقد عرفه بعضهم بأنه كيان واحد، مترابط الأجزاء، ونشأت كلها لغايات متشابهة، وهي تسعى إلى الجمع بين وحدات غير متجانسة داخل مجموعة واحدة، ويعرفه البعض الآخر بأنه، الوظائف المترابطة، والمتكاملة، والتي تتفاعل مع بعضها وذلك لتحقيق مجموعة من الأهداف المحددة في فترة زمنية محددة مسبقًا.

وقد ذكر عدة تعريفات للنظام منها:

"- النظام مجموعة من العناصر المتفاعلة التي تكون كلا وإحدا، له وظائفه المعينة.

-النظام تجميع من القواعد والإجراءات، أي مجموعة من الأشياء المترابطة من جهة ومجموعة من القواعد والإجراءات أو السلوك من جهة أخرى، ومجوعة الأشياء هي(كيان النظام) أما مجموعة القواعد فهي (نسق عمل النظام)"(١).

ومن خلال هذه التعريفات مجتمعة يتضح أن النظام بالمفهوم الاصطلاحي يدور حول أنه مجموعة من الأعراف والقواعد والمبادئ والعناصر والتشريعات التي تقوم بتنظيم حياة الفرد في مجتمعه ودولته.

الاقتصاد لغة: الاقتصاد من القصد، والمقصود بالقصد هو: "استقامة الطّريق...والقَصدُ: العَدْل... والقَصد في الشّيع:خلاف الإفراطِ وهُوَ ما بَيْنَ الإسراف والتّقْتيرِ.والقَصدُ في المعيشة: أن لا يُسرِف ولا يُقتّر (٢).

-وجاء أنه: "اسْتِقامَةُ الطريق، والاعْتِمادُ، وضِدُ الإِفْراطِ، كالاقْتِصادِ...العَدْلُ"(").

<sup>(</sup>٣) الفيروزآبادي، القاموس المحيط، مرجع سابق، ص١٠٠



<sup>(</sup>۱) دویدري، رجاء وحید، البحث العلمي أساسیاته النظریة وممارسته العلمیة، (ط۱)، لبنان،بیروت، لبنان،بیروت، لبنان،بیروت، دار الفکر المعاصر، ۱۲۲هـ۰۰۰۸م، ص۲۷۰-۲۷۱.

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، مرجع سابق، مادة : "قصد"، (٣١٣٥٣-٢٥٤).

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجًا للنظام الاقتصادى الإسلامي

فخلاصة مفهوم الاقتصاد عند العرب في اللغة إذن يدور حول التوسط والاعتدال بين الإسراف والتقتير.

الاقتصاد في الاصطلاح: لقد تعددت الآراء حول تعريف المفهوم الاصطلامي للاقتصاد فالاقتصاد كلمة مشتقة من لفظ إغريقي معناه "تدبير أمور البيت"(١).

ويعود سبب تعدد هذه الآراء إلى اختلاف منظور المصدر فمنها ما هو إسلامي ومنها ما هو وضعي، حتى بات من الصعب على أي باحث حصرها.

أما تعريف الاقتصاد من منظور إسلامي فهو:

التوسط والاعتدال في الأشياء فهذا هو مضمون علم الاقتصاد وجوهره، والهدف الذي يقصد إليه، وهو ما نصت عليه الآيات القرآنية في العديد من المواضع، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا بَجَعَلَ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطَهَا كُلَّ ٱلْبَسِّطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا مَّحْسُورًا ﴿ وَلَا بَجَعَلَ يَدَكُ مَغُلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسِّطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا مَّحْسُورًا ﴿ وَلَا يَعْسَدُه العلماء السابقون الإسراء: ٢٩ وهذا المعنى للاقتصاد في الاصطلاح ما كان يقصده العلماء السابقون رحمهم الله وهو الاعتدال والتوسط في الأشياء سواء في العقوبات أو في العبادات. كما قيل في الاقتصاد أنه: "الإقتصاد رُبْبَةً بَيْنَ رُبْبَتَيْنِ، ومَنزِلَةً بَيْنَ مَنزِلَتَيْنِ، والمَنازِلُ تَلاثَةً: التَقْصِيرُ فِي جَلْبِ المَصالِحِ، والإسرافِ فِي جَلْبِها، والإقْتِصادُ بَيْنَهُما" (٢).

<sup>(</sup>٢) العزبن عبد السلام، أبو محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي (سلطان العلماء)، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، (طبعة جديدة منقحة)، راجعه وعلق عليه: طه عبد الرؤوف سعد، القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية، عدد عليه عليه: طه عبد الرؤوف سعد، القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية، منقحة عليه عليه عبد الرؤوف سعد، القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية، منقحة عليه عليه عليه عبد الرؤوف سعد، القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية، منقحة عليه عليه عليه عبد الرؤوف سعد، القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية، من عبد المنابعة عليه عليه عبد المنابعة عليه عبد المنابعة عليه عبد المنابعة عبد المنابعة عليه عبد المنابعة عبد المنا



<sup>(</sup>۱) الجنيدل، حمد بن الرحمن، مناهج الباحثين في الاقتصاد الإسلامي، (مجلد ۱)، الرياض، شركة العبيكان، ۲۰۱ه، ص۱۳.

أما في الوقت الحاضر فإن العلماء المعاصرين قد عرفوه من منظور شرعي كعلم مستقل حديث، فقيل إنه:"الأحكام والقواعد الشرعية التي تنظم كسب المال وإنفاقه وأوجه تنميته"(١).

- كما عرّف بأنه: " العلم الذي يبحث عن الطريقة التي يوزع بها الناتج الاقتصادي بين المشتركين في العملية الإنتاجية في ظل الإطار الحضاري(الأخلاق وقيم الدين الإسلامي)"(١).

- ومن هذه التعريفات: "الاقتصاد الإسلامي هو مجموعة الأصول العامة التي نستخرجها من القرآن والسنة لبناء الاقتصاد الذي نقيمه على أساس تلك الأصول حسب بيئة كل عصر "(").

أما تعريف الاقتصاد من منظور وضعى:

فقد قام بتعريفه آدم سميث (٤) بقوله: "إن الاقتصاد هو علم الثروة أو هو العلم الذي يختص بدراسة وسائل إغناء الأمم مع التركيز بصفة خاصة على الأسباب

<sup>(</sup>۱) القحطاني، مسفر بن علي، النظام الاقتصادي في الإسلام، (ط۱)، السعودية، جامعة الملك فهد للبترول والمعادن، ۲۳ ۱ ۱ هـ ۲۰۰۲م، ص۱.

<sup>(</sup>٢) سحنون، محمود، الاقتصاد الإسلامي: الوقائع والأفكار الاقتصادية، (ط١)، القاهرة، دار الفجر، ٢٠٠٦م، ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) الجنيدل، مناهج الباحثين في الاقتصاد الإسلامي، مرجع سابق، ص٣٠.

<sup>(</sup>٤) آدم سميث (١٧٢٣–١٧٩٠)، من كبار المفكرين الاقتصاديين ،أسكتلندي الأصل، نشر أهم كتاب له اسمه ثروة الأمم سنة ١٧٧٦م،ويعتبر أساس علم الاقتصاد الحديث ،وسمي أبا الاقتصاد، وهو يتبع المدرسة التقليدية التي من أهم أقطابها مالتوس وجون ستيوارت. (ينظر: قادة الفكر الاقتصادي للدكتور صلاح الدين نامق، (د.ط)،القاهرة، دار المعارف،ص ١٥).

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادى الإسلامي

المادية للرفاهية كالإنتاج الصناعي أو الزراعي"(١).

-وعرفه الاقتصادي مارشال (٢) بأنه: "العلم الذي يدرس تصرفات الفرد في نطاق أعمال حياته اليومية، وأنه يتناول ذلك الجزء من حياة الإنسان الذي يتصل بكيفية حصوله على الدخل وكيفية استخدامه لهذا الدخل (٢).

- بينما يرى بعضهم أن الاقتصاد: "يدرس ما يتعلق بالنشاط الإنساني المؤدي إلى خلق المنافع أو زيادتها مستهدفا وراء ذلك إشباع أكبر قدر ممكن من حاجتنا المتعددة"(1).

وخلاصة هذه التعربفات من المنظور الإسلامي والمنظور الوضعي، يتبين أن المراد بالاقتصاد من المنظور الشرعي هو اتباع تعاليم الشريعة الإسلامية من القرآن والسنة في طريقة الكسب للشروة وفي كيفية توزيعها على الأفراد بالعدل. بينما المراد بالاقتصاد في المنظور الوضعي هو العلم الذي يهتم بطريقة كسب الشروة بما يخدم مصالح الأفراد وإشباع حاجاتهم دون النظر عن الكيفية والطريقة في الكسب.

<sup>(</sup>٤) مراد، محمد حلمى، أصول الاقتصاد، (ط٢)، القاهرة، نهضة مصر، ١٩٦١م، ج١، ص٢٣.



<sup>(</sup>۱) العسال، أحمد محمد – عبد الكريم، فتحي أحمد، النظام الاقتصادي في الإسلام مبادئه وأهدافه، (ط۳)، القاهرة، مكتبة وهبة، ۱۹۸۰م، ص۳.

<sup>(</sup>٢) ألفريد مارشال (١٨٤م - ١٩٢٤م)، اقتصادي إنجليزي، له آراء في الاقتصاد وألف كتابه مبادئ علم الاقتصاد ووضع فيه أسس المدرسة الاقتصادية الجديدة، وأشهر نظرياته ،نظرية المثمن والنفقة والتوزيع. (ينظر: قادة الفكر الاقتصادي للدكتور صلاح الدين نامق، (د. ط)،القاهرة،دار المعارف، ٢٣).

<sup>(</sup>٣) العسال وعبد الكريم، المرجع السابق، ص٦.

## ج- مفهوم النظام الاقتصادي الإسلامي:

لقد تعددت تعريفات النظام الاقتصادي الإسلامي وهذا يعود إلى جدية وحداثة مصطلح الاقتصاد واتساع دلالاته واختلاف تصورات العلماء حوله ومن هذه التعريفات:

الجزء الثاني

-" السلوك الإسلامي نحو استخدام الموارد المادية في إشباع الحاجات الإنسانية. والسلوك الإسلامي ينبثق من العقيدة الإسلامية والأخلاق الإسلامية العامة التي تحكم سلوك المسلم في الحياة كلها"(١).

# ثانياً: النظام الاقتصادي في الإسلام

يمتاز النظام الاقتصادي الإسلامي عن غيره من الأنظمة الاقتصادية الوضعية سواء كانت رأسمالية أو اشتراكية، أنه نظام ذو صبغة وإطار ديني، مما يجعله قادرًا على ضمان تحقيق المصالح الاجتماعية العامة للبشرية، وإقامة العدل بينهم، وذلك لا يتحقق إلا عن طريق الشرع الإلهي، فشتان بين نظام اقتصادي يقوم على أسس مستنبطة من الوحي الإلهي، الذي يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير، وبين نظم اقتصادية تقوم على أسس من وضع البشر المخلوق الذي لا يعلم ماذا يكسب غدا ولا يعلم بأي أرض يموت.

فالنظام الاقتصادي الإسلامي نظام يقوم على منهج ذي عقيدة وأخلاق أساسه الحلال والعدل، والأمانة، والمحبة، والتكافل، والتعاون، والطهارة، والصدق، والأخوة، مع الاعتقاد الجازم بأن العمل (ومنه المعاملات الاقتصادية) عبادة، كقوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) مجموعة مؤلفين، الموسوعة العربية العالمية، (ط۲)، الرياض، مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، ۱۹ ۱۹ هـ - ۱۹ ۹۹ م، ص۲۲۶.



#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجًا للنظام الاقتصادى الإسلامي

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّارَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَالًا طَيِّبًا وَالشَّكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعَبُّدُونِ فَهِ النحل: ١١٤.

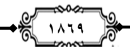
وقد ورد عن النبي - ﷺ -أحاديث عديدة تَحُثُ على طَلَب الرزق والكسب الحلال، كقوله - ﷺ -: "ما أَكَل أحدٌ طعامًا قطُّ خيرًا مِن أن يأكُل مِن عَمَلِ يَدِه، وإنَّ نبيَّ اللهِ داودَ - عليه السلام - كان يأكُل مِن عَمَلِ يَدِه "(١).

وعن عون قيس بن أبي حازم، عن أبي هريرة على قال: "سَمِعْتُ رَسَولَ اللهِ - وَعَن عون قيس بن أبي حازم، عن أبي هريرة على ظَهْرِهِ، فَيَتَصَدَّقَ بِهِ ويَسْتَغْنِيَ بِهِ مِنَ النَّاسِ، خَيْرٌ لَهُ مِن أَنْ يَسْأَلَ رَجُلًا، أعْطاهُ أَوْ مَنْعَهُ ذَلِكَ، فَإِنَّ اليَدَ العُلْيا أَفْضَلُ مِنَ النَّاسِ، خَيْرٌ لَهُ مِن أَنْ يَسْأَلَ رَجُلًا، أعْطاهُ أَوْ مَنْعَهُ ذَلِكَ، فَإِنَّ اليَدَ العُلْيا أَفْضَلُ مِن اليَدِ السَّقْلَى، وابْدَأْ بمَن تَعُولُ "(٢).

كما نهى الرسول - الله عن سؤال الناس أموالهم دون حاجة، فقد جاء الكثير من الأحاديث التي تتوعد من يسأل الناس أموالهم، ففي حديث حمزة بن عبد الله بن عمر - انه سمع أباه يقول: قال رَسنُولُ اللهِ - الله عن يزالُ الرَّجُلُ يَسنَألُ النّاسَ، حَتّى يَأْتِيَ يَوْمَ القِيامَةِ ولَيْسَ فِي وجْهِهِ مُزْعَةُ لَحْمٍ "(").

وغيرها الكثير من الأحاديث النبوية الشريفة التي تدعو إلى الكسب الحلال من عمل الرجل بيده وكراهة سوال الناس أموالهم دون حاجة وتبين ما هو مصيره يوم القيامة، وهذا ما هو إلا دليل على المنهج الواضح والعقيدة السليمة للدين الإسلامي والنظام الاقتصادي الإسلامي ومنهجه القائم على الكتاب والسنة.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس، ١٠٤٠، ٢٠١٢.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله بيده، ٢٠٧٢، ٣١٥٥.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس، ٢٠٤٢، ٢١١٢٧.

بينما النظم الاقتصادية الوضعية تقوم على منهج الفصل بين الدين والحياة الواقعية، فلا دخل للعقيدة والأخلاق بالاقتصاد، فهدفها الأساس هو تحقيق أقصى مردود مادي ممكن وتكوين الثروات، دون أي اعتبار إلى البشرية، فهي تقوم على أساس الإشباع المادي دون الإشباع الروحي (۱) وهذا خلاف ما جاء به النظام الاقتصادي الاسلامي، فقد جاءت آيات عديدة في القرآن الكريم تشير إلى أن المادة والمال لله تعالى والإنسان ما هو إلا مستخلف فيه وذلك في قوله: ﴿ وَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْ فِي قُولِه : ﴿ وَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْ فَي قُولِه : ﴿ وَامِنُواْ بِاللَّهِ الحديد: ٧.

الجزء الثاني

كما حثّ القران الكريم على تداول هذا المال بين الجميع ومساعدة الغني للفقير بقوله تعالى: ﴿ كُنَّ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيكَ مِنكُو ﴾ الحشر: ٧، وكما نهى الله سبحانه وتعالى عن الإسراف والتبذير بقوله تعالى ﴿ وَكُ لُواْ وَالشَّرِ فُواً إِلَّهُ دُلَا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ الأعراف: ٣١. ويهذا يلاحظ أن النظام الاقتصادي الإسلامي يتصف بمميزات تميزه عن غيره من أنظمة ومن أهمها ما يلى:

# أ- مميزات وخصائص النظام الاقتصادي الإسلامي

يمتاز النظام الاقتصادي في الإسلام بعدة مميزات منها:

أ- النظام الاقتصادي الإسلامي اقتصاد رباني المصدر؛ أي أن الله سبحانه وتعالى هو واضعه، فهو يستمد أصوله وتشريعاته من القرآن والسنه والإجماع والقياس، وهذا ما يجعله يتميز عن غيره من الأنظمة الوضعية بأنه مستقر وأكثر مقاومة للأزمات وأكثر عدالة.

<sup>(</sup>١) ينظر، النبهاني، تقي الدين، النظام الاقتصادي في الإسلام، (ط٦) ، بيروت، دار الأمة للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م، ص٥٥- ٦٣، بتصرف.



#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادى الإسلامى

قَالَ تَمَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَ تُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُم وَشِفَآءٌ لِّمَافِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلَّهُ مِن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّ

ب-تمتاز أحكامه بالثبات والمرونة في آن واحد والتطور والجمع بينهما: وذلك أن الأحكام الثابتة: هي الأحكام الثابتة بأدلة قطعية أو راجعة إلى أصل قطعي كحرمة الربا، وحل البيع. قَالَ تَمَالُ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيمِ مَنَ الرّبُوَاْ إِن كُتُم الربا، وحل البيع. قَالَ تَمَالُ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ عَامَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيمِ مهما تبدلت مُوّعِنِينَ ﴾ البقرة: ٢٧٨ فتمتاز هذه الأحكام بأنها ثابتة لا تتغير مهما تبدلت وتغيرت الأزمنة والأمكنة كما أنها تتصف بصفة العموم والمرونة؛ لتطبق على جميع الناس من غير عسر ولا مشقة (١). أما الأحكام المتغيرة: فهي الأحكام الثابتة بالأدلة الظنية في سندها أو دلالتها وتتغير تبعًا لمقتضيات المصلحة. وهذه الأحكام قد تتغير بتغير الظروف والأزمان والأمكنة فهي خاضعة لاجتهاد العلماء وبحسب المصلحة العامة وما هو موافق لما جاء في الشرع (١).

ج- الاقتصاد الإسلامي اقتصاد واقعي: لا يميل إلى الخيال، فهو واقعي في الغايات والطريقة، فهو يستمد مقوماته من الواقع المعاش، فلا يحمل الفرد من التكاليف إلا ما يطيقه ويقدر عليه، فهو نظام يوازن بين المصلحة الفردية والمصلحة الجماعية، فلا تتعارض مصلحة الفرد مع مصلحة مجتمعه، خلاف الأنظمة الوضعية التي تتعارض مصالح الفرد مع مصالح مجتمعاتها، فالنظام الاشتراكي يؤمن بالمساواة المطلقة بين الأفراد، وفي النظام الرأسمالي تفضيل مصلحه الفرد على مصلحة المجتمع، وبرأيهم أن المنفعة الكلية للمجتمع تتماشى مع المنفعة القصوى

<sup>(</sup>٢) ينظر: القحطاني، النظام الاقتصادي في الإسلام، مرجع سابق، ص١-٢، بتصرف.



<sup>(</sup>١) ينظر: النبهاني، النظام الاقتصادي في الإسلام، مرجع سابق، ص٦٦، بتصرف.

قَالَ مَالَى: ﴿ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَرَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمُ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ أَلَّا تَكُتُبُوهَا ﴾ البقرة: ٢٨٢. فالنظام الاقتصادي الإسلامي هنا يبين الطريقة الواقعية التي تحفظ حقوق الفراد بين بعضهم وبين مجتمعاتهم (١).

٥- النظام الاقتصادي الإسلامي يمتاز بأنه نظام أخلاقي: بحيث أن يتحلى المسلم بالصفات الحميدة التي دعا إليها القرآن والسنة النبوية ومنها التحلي بالصدق والأمانة في المعاملات كلها، وعليه مراعاة الحلال والحرام أثناء ممارسته للنشاط الاقتصادي، قال تعالى: ﴿وَأَصَّ اللَّهُ البَّهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الرِّيُولُ البقرة: ٢٧٥، فالنظام الاقتصادي الإسلامي نظام يحثُ المسلم على تنمية واستشعار الرقابة الذاتية وخشية الله في السر والعلن، والرقابة البشرية وهي ما تفرضه الحكومات المسلمة لمراقبة رعيتها أثناء ممارستها لهذه النشاطات الاقتصادية.

٥- كما يمتاز النظام الاقتصادي الإسلامي بأنه نظام شامل فهو إلى جانب اهتمامه بالجانب المادي فهو يهتم أيضًا بالجانب الروحي فهو نظام متوازن بين المادية والروحية، وهذا يتلخص بقول الله تعالى: ﴿وَأَنِ اَحَكُم بِيما أَنزَلَ الله ﴾ المائدة: ٩٤ فحكم الله سبحانه أعظم حكم، فهو يهتم بتوفير ضروريات الحياة من مأكل، ومشرب، ومسكن، وتعليم وغيرها من الحاجات، بالإضافة إلى أنه يعمل على تنمية روح الأخوة وقيم الصدق والعدالة فهو يجمع بين العقيدة والأخلاق بعكس الأنظمة الوضعية الأخرى التي ينصب جلّ اهتمامها على الجانب المادي فقط(١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع سابق، ص ٢٠ - ٦٧، بتصرف.



<sup>(</sup>١) ينظر: النبهاني، النظام الاقتصادي في الإسلام، مرجع سابق، ص٦٦-٢٠، بتصرف.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجا للنظام الاقتصادي الإسلامي

# ب- أركان الاقتصاد الإسلامي

يقوم الاقتصاد الإسلامي على أركان رئيسة ثلاثة، ويتميز بذلك عن سائر الأنظمة الاقتصادية الوضعية الأخرى في خطوطها العريضة. وهذه الأركان هي كما يلي:

1-الملكية المزدوجة: ويقصد بها الملكية الخاصة التي يختص الفرد بتملكها دون غيره، والملكية العامة وهي الملك المشاع لأفراد المجتمع، فالاقتصاد الإسلامي يقوم على تلك الملكيتين في آن واحد، وهو الذي بدوره يحقق التوازن بين مصلحة الفرد ومصلحة الجماعة، فلو كان هناك تعارض بين المصلحتين فعندها ستقدم مصلحة الجماعة على مصلحة الفرد. فالنظام الاقتصادي الإسلامي لا يتفق مع النظام الرأسمالي في قوله: بأنّ الأساس هو الملكية الخاصّة، وليس مع النظام الاشتراكي في اعتباره أن الملكية الاشتراكية هي الأساس. بل إنّه يقر ويوافق على أشكال الملكية المختلفة في نفس الوقت، فهو يؤمن بالملكية الخاصّة، العامّة، بالإضافة إلى ملكية الدولة. فالملكية في الإسلام إذن هي ترجع في الأصل لله - الله الله عالى: ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ إنما هو مستخلف في ملك الله تعالى، فالفرد المسلم له الحق بالتملك (الملكية الخاصة)ولكن يخضع تملكه ضمن ضوابط الشريعة الإسلامية، وذلك للمحافظة عليها من الإهدار والإضرار بها، فالإسلام أعطى ولى الأمر صلاحية المراقبة والمحاسبة واتخاذ ما هو واجب للمحافظة على هذه الملكية وضمان ديمومتها خدمة للمجتمع. فالملكية الفردية أقرها الإسلام وهيأ لها الطرق والوسائل المشروعة مما يترتب عليه حفظ حقه من الاعتداء والاختلاس والسرقة وغيرها، وذلك بأن شرّع الإسلام العقوبات امْرئِ مُسْلِمٍ بِيَمِينَهُ، فَقَدْ أَوْجَبَ الله لَهُ النَّارَ، وَحَرَّمَ عَلَيْه الْجَنَّةَ، فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: وَإِنْ كَانَ شَيئًا يَسيرًا يَا رَسولَ الله، قَالَ: وَإِنْ قَضِيبًا مِنْ أَرَاكٍ"(١). كما أباح الإسلام الملكية العامة، ومنع الأفراد من تملكها لارتباطها بحق الجماعة وذلك لأنها تعتبر ملكية مشتركة بين الفرد ومجتمعه، كالمرافق العامة والمدارس والحدائق وغيرها، وذلك لقوله— المسلمون شركاء في تلاثٍ: في الكلإ، والماء، والنّارِ"(١). بالإضافة إلى أن الإسلام قد أجاز ملكية الدولة وهي التي تتطلب مصلحة المجتمع مثل الثروات الطبيعية والأوقاف الخيرية وأموال بيت مال المسلمين من زكاة وجزية، فبيت مال المسلمين يعتبر من أهم المؤسسات التي أقامها رسولنا الكريم — المسلمين وكان الإسلامية، ليحفظ به الأموال العامة من زكاة وأموال الجزية والصدقات وغيرها، وكان الإسلامية، ليحفظ به الأموال العامة من زكاة وأموال الجزية والصدقات وغيرها، وكان

T-الحربة المقيدة: "تقييد الحربة الاقتصادية في الإسلام يعني إيجاد الضوابط الشرعية في كسب المال وإنفاقه لتحقيق الكسب الحلال والنفع العام للأفراد والمجتمع"(1). فالأصل إذن في التعامل الإباحة والحربة إلا إذا ورد نص يحرم ذلك، وعلى هذا فإن للمسلم الحربة الكاملة في ممارسة النشاط الاقتصادي الذي يريده، إلا إذا اصطدم هذا النشاط مع الشريعة الإسلامية فهنا يتم تقييد حريته، فحربة النشاط الاقتصادي في الإسلام ليست حربة مطلقة، وإنما هي مقيدة بقيود تشريعية وأخلاقية.

<sup>(</sup>٤) القحطاني، النظام الاقتصادي في الإسلام، مرجع سابق، ص١٢.



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب وعيد من اقتطع حق مسلم بيمين فاجرة بالنار، ١٢٢١١٣٧،

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود في سننه، كتاب الإجارة، باب في منع الماء،۲۷۸، «قال الألباني في الحكم على الحديث، حكم الحديث: صحيح (الإرواء ۲۱۱). (صحيح سنن أبي داود، محمد ناصر الدين الألباني، (ط۱)، الرياض، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، ۱۹۱۹هه ۱۹۸۸، كتاب البيوع، باب في منع الماء، ۳۲۷۷، ۳۲۸۱۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر، النبهاني، النظام الاقتصادي في الإسلام، مرجع سابق، ص٢١٨-٢١٩، بتصرف.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادى الإسلامي

فهناك الحلال والحرام والمباح والمندوب والواجب وغيرها. إذن فالفرق شاسع بين الاقتصاد الإسلامي، والاقتصاد الوضعي (الرأسمالي والاشتراكي)، ففي النظام الرأسمالي يمارس فيه الأفراد حرّيات غير محدودة، وبينما النظام الاشتراكي يصادر حرّيات الجميع، يأتي النظام الإسلامي فيقف موقف وسطا بينهما، فهو يسمح للأفراد بممارسة حرّياتهم ضمن حدود القيم الإسلامية، التي تهذّب وتحدد الحرّية وتجعل منها وسيلة في خير الإنسانية والمجتمع ككل. ولكن هذ الحرية مضبوطة بشروط ومن أهم هذه الشروط: أ - أن يكون النشاط الاقتصادي مشروعًا: وذلك أنَّ القاعدة الشرعية تقول: إن الأصل في الأشياء الإباحة إلا ما ورد النص بتحريمه، فمساحة الحلال في الاقتصاد واسعة، ولكن بشرط ألا تحرم نصًا يقتضي حرمة هذا النشاط الاقتصادي، مثل الربا والمراهنة والاحتكار، ودخول متاجر ليس بغرض الشراء وإنما بقصد سحوبات الجوائز وغيرها (۱).

ب-أن تقوم الدولة بالتدخل لحماية المصالح العامة والاهتمام بها: ويكون ذلك بالحدّ من حريات الأفراد إذا أضرت أو أساءت لبقية المجتمع، وذلك مثل تحديد الأسعار منعًا لاستغلال الناس والإضرار بهم، ومثل ما فعله النبي على المهاجرين دون الأنصار إلا رجلين فقيرين؛ وذلك لكي يقيم التوازن والعدل بينهم (٢).

بالإضافة إلى حماية مصالح الفئات المحتاجة الفقيرة من منافسة الغير لهم، كفرض الضرائب عند الحاجة الماسة إليها.

ج- تربية المسلم على الإيثار وتقديم مصلحة الآخرين على مصلحته: ففي حال
 قدم المسلم مصلحة الآخرين على مصلحته الخاصة فهو عندها سيتوقف عن كل ما

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق، ص٥١، بتصرف.



<sup>(</sup>١) ينظر: المرجع السابق، ص١٤، بتصرف.

يحقق له النفع وحده دون مراعاة بأنه ربما يضر بذلك الآخرين. "فعن عُبادَةَ بْن الصَّامِتِ أَنَّ رَسِنُول - اللهِ قَضَى أَنَّ لَا ضَرَرَ وَلا ضِرارَ "(١).

٣-العدالة الاحتماعية: إنَّ مبدأ العدالة الاجتماعي التي جسدها الإسلام تعتبر أساسًا من أسس الاقتصاد الإسلامي، وذلك لأنه يعتبر المجتمع كيانا إنسانيا متواصلا ومتراحما، فالجميع سواء فيه. والنظام الاقتصادي الإسلامي تكفل للجميع بتوزيع الثروة على المجتمع الإسلامي بما هيءَ له من عناصر وضمانات، كما تكفل في تحقيق العدالة الإسلامية بما ينسجم مع القيم التي يرتكز عليها، فالإسلام حين وضع العدالة الاجتماعية ضمن الأركان الأساسية، التي يتكون منها النظام الاقتصادي لم يرد بها العدالة الاجتماعية بمفهومها العام وإنما بمفهومها الدال على المجتمعات الإنسانية وذلك لاختلاف الأفكار والمفاهيم عن الحياة بل إنّ الإسلام قد حدّد هذا المفهوم وبلوره، في شكل اجتماعي معين وفق الضوابط الشرعية. واستطاع بعد ذلك أن يجسّد هذا المخطط على الواقع الاجتماعي الحيّ، مما جعل جميع شرايينه وأوردته تنبض بالمفهوم الإسلامي للعدالة. ولهذا جاء الإسلام بعدة تشريعات إسلامية لتحقق صورا من التكافل الاجتماعي والتعاون وسدِّ النقص للمحتاجين من أفراد المجتمع، كفرض الزكاة وإعطاء بيت المال لأهل الحاجات، والإنفاق الواجب على الأقارب المحتاجين. كما شرَّع الكفارات والقروض والهبات وصدقة الفطر والأضاحي والعقيقة وغيرها، من أجل تحقيق مبدأ التكافل والتعاون بين أفراد المجتمع المسلم. وبالمقابل لقد نهى الإسلام عن الإسراف والبذخ وذلك تحقيقًا للتوازن الاجتماعي ومراعاة نفوس المحتاجين (٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: النبهاني، النظام الاقتصادي في الإسلام، مرجع سابق، ص٢٢٣ - ٢٢٤، بتصرف.



<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الأحكام، باب من بنى في حقه ما يضر بجاره، ٢٣٤٠، ١٥٢٠ ، ١٩٥٠ وقال الألباني في الحكم على الحديث: لا ضرر ولا ضرار صحيح بمجموع طرقه أخرجه ابن ماجه والدارقطني. (غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام، محمد ناصر الدين الألباني، (ط٣)، بيروت، المكتب الإسلامي، ١٥٠٥ه، حديث رقم: ٢٥٤، ص١٥٨).

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجًا للنظام الاقتصادي الإسلامي

## المبحث الأول

#### عام الرمادة

في أحد الأعوام وأثناء خلافة عمر بن الخطاب والممتدة من سنة (١٣هـ ٢٣هـ)، تعرضت المدينة المنورة وما حولها من أطراف الجزيرة العربية، إلى أزمة طارئة ومفاجأة لم تكن بالحسبان، أدت إلى حدوث أزمة اقتصادية حادة من قحط وجوع ونقص شديد في المواد الغذائية، وهذا العام قد أطلق عليه عام الرمادة. أما عن أصل التسمية ووقت حدوث هذه الأزمة بالتحديد، ستتحدث عنه الباحثة بالتفصيل فيما يأتي:

# المطلب الأول: تعريف عام الرمادة وأصل تسميته

قبل التطرق لأصل التسمية لا بد من معرفة معنى الرمادة لغة.

الرمادة لغة: أرمد الرجل إرمادا: افتقر، وإن الرمد والرمادة الهلاك، ويقال رمده وأرمده إذا أهلكه وصيره كالرماد، ورمدت الغنم رمدًا: أي هلكت من البرد أو الصقيع (١).

- ويقال أيضًا:الرماد، دقاق الفحم من حرقه بالنار، والأرمد هو: الغُبرة التي فيها كُدرة، وأرمد الرجل: أصبح فقيرًا، والرمد: الهلاك (٢). وخلاصة القول إنَّ العرب اتفقوا على أن معنى الرمادة في اللغة هو الهلاك والفقر، والرماد هو الناتج عن الحرق.

#### أما أصل تسمية وتعريف عام الرمادة:

- فقيل في عام الرمادة أنه: "سُمِّيَ بذلكَ لأنَّ النَّاسَ هَلَكُوا فيهِ كَثيرًا، وقيل: هو لجَدْب

<sup>(</sup>٢) ينظر: الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، مرجع سابق، ١١٥١١-١١٧.



<sup>(</sup>١) ينظر: ابن منظور، لسان العرب، مرجع سابق، ١٨٥١ - ١٨٦.

تتابَعَ فصَيَّرَ الأرْضَ والشَّجَرَ مثلَ لَوْنِ الرَّمادِ، والأوّلُ أجودُ"(١).

- وجاء أيضا بأنه: " عام أصاب الناسَ فيه جَدْبٌ وقَحْطٌ أيام عمر بن الخطاب - وجاء أيضا بأنه: " عام الناسَ فيه جَدْبٌ وقَحْطٌ أيام عمر بن الخطاب المرادة من المؤرخين العرب بتعريف عام الرمادة منهم: ويقول ابن سعد (ت ٢٣٠ه) عَمْ اللهُ عَدْبٌ وَمَجاعَةٌ تِسْعَةً أَشْهُ إِ" (٣). ووصف الطبري عامِ الرّمادة أصابَ النّاسَ مَحْلٌ وجَدْبٌ ومَجاعَةٌ تِسْعَةَ أَشْهُ إِ" (٣). ووصف الطبري (ت ٢٠١ه ) - عام الرمادة بقوله: "أصابت الناس في إمارة عمر - الله المدينة وما حولها، فكانت تسفي إذا ريحت ترابا كالرماد، فسمي ذلك العام عام الرمادة "أبيا كالرماد، فسمي ذلك العام عام الرمادة "أبيا .

الجزء الثاني

وخلاصة هذه الأقوال في تعريف عام الرمادة في الاصطلاح، أنها تدل جميعها على أن أرض المدينة المنورة وشبه جزيرة العرب قد أمحلت وأصبحت جدباء بسبب قلة الأمطار، وهذا الجدب أدى إلى قلة الموارد الغذائية من طعام وشراب، مما كان له الأثر البالغ على الناس والمزروعات والمواشي. كما قد اتفق المؤرخون على أن عام الرمادة الذي أصاب المدينة المنورة وما حولها، جعل الخليفة عمر بن الخطاب

<sup>(</sup>٤) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، تاريخ الرسل والملوك وصلة تاريخ الطبري، (ط٢) ، بيروت، دار التراث، ١٣٨٧هـ، ٩٨١٤.



<sup>(</sup>۱) ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل المرسي، المحكم والمحيط الأعظم، (ط۱) ، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، بيروت، دار الكتب العلمية، ۲۱،۱۹هـ-۲۰۰۰م، ۳۳۰۱۹.

<sup>(</sup>٢) عمر، أحمد مختار عبد الحميد عمر، معجم اللغة العربية، (ط١) ، عالم الكتب، ١٤٢٩هـ (٢) عمر، ٢٠٠٢م، ٩٤٠١٢.

<sup>(</sup>٣) ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، (ط١) ، الطبقات الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٠١ه - ١٩٩٠م، ١٥١٣.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادى الإسلامي

والمسلمين في جزيرة العرب تحديدًا، تحت اختبار حقيقي في طريقة وكيفية معالجة وإدارة هذه الأزمة الطارئة والنجاة منها.

وأن مما زاد الأمر سوءا هجرة ونزوح المسلمين من البادية إلى المدينة المنورة، مركز الخلافة الإسلامية، فلم يتبق في البادية منهم إلا القليل، لمدة تسعة أشهر، كما ذكر ابن سعد (ت ٢٣٠هـ) - على المسلمين وعلى الخليفة عمر بن الخطاب - والكن المؤرخين اختلفوا في سنة وقوع عام الرمادة وهذا ما ستبينه الباحثة في الآتي.

## المطلب الثاني: تاريخ حدوث عام الرمادة وبداية المجاعة.

انقسم المحدثون والمؤرخون في تحديد زمن عام الرمادة على قولين، فالقول الأول قال إن عام الرمادة كان عام ١ هـ، وأما القول الثاني فقال إنه كان في عام ١ لأول قال إن عام الرمادة كان عام ١ هـ، وأما القول الثاني فقال إنه كان في عام ١ هـ ١ هـ فمـن المحدثين والمـورخين الـذين ذهبـوا إلـى القـول الأول: ابـن سـعد (ت ٢٣٠ه) - وفي طبقاته وهو ما أشارت له الباحثة سابقًا. كما ذكر ذلك الطبري (ت ٢٠٠ه) - وفي المرمادة وقع عام ١٨ هـ في كتابـه تاريخ الرسل والملوك (٢). وابن حبان (٤٥٥ه) - وفي الله قوله: " فَلَمّا دخلت السّنة الثّامِنَة عشرة أصاب النّاس مجاعة شَدِيدة فاسْتَسْقى لَهُم عمر "(٢).

<sup>(</sup>٣) ابن حبان، محمد بن حبان البستي، الثقات، (ط١) ، تحت مراقبة: الدكتور محمد عبد المعيد خان مدير دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن الهند، دار المعارف العثمانية، ١٣٩٣هـ - ١٩٧٣م، ٢١٦١٢.



<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ١٥١٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الطبري، تاريخ الرسل والملوك، مرجع سابق، ٩٦١٤، بتصرف.

وذكر ذلك ابن عساكر (ت ٧١هه) - بَيْ الله الله المادة وطاعون عمواس سنة ثمان عشرة" (۱). كما ذكر ابن الأثير (ت ٣٦٠ه) - بَيْ الله الله - في كتابه الكامل في التاريخ أن زمن عام الرمادة كان عام ١٨ه (٢). إضافة إلى أنّ ابن كثير (ت ٤٧٧ه) - بَيْ الله و أشار إلى ذلك في كتابه البداية والنهاية (۱).

أما من ذهبوا إلى القول الثاني من المحدثين والمؤرخين فمنهم :الذهبي (ت ١ ٤٨هـ) - عَمَّالُكُ - في كتابة تاريخ الإسلام بقوله: "سنة سبع عشرة...وفيها كانَ القحط بالحجاز، وسمي عام الرَّمادة، واستسقى عُمَر للناس بالعباس عم النّبيّ - عَلَيْ اللّهِ هذا الرأي أيضًا السيوطي (ت ١١٩هـ) - عَلَّالُكُ - في قوله: "وفي سنة سبع عشرة زاد عمر في المسجد النبوي، وفيها كان القحط بالحجاز، وسمي عام الرمادة واستقى عمر للناس بالعباس "(٥). وبعد استعراض القولين يتضح أن عام الرمادة واستقى عمر للناس بالعباس "(٥). وبعد استعراض القولين يتضح أن عام

<sup>(</sup>٥) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، تاريخ الخلفاء، (ط١) ، تحقيق: حمدي الدمرداش، مكتبة نزار مصطفى الباز، ٢٠١هـ-٢٠٤م، ص٢٠٠١.



<sup>(</sup>۱) ابن عساكر، أبو القاسم، علي بن الحسن بن هبة الله، تاريخ دمشق، (دط)، تحقيق: عمرو بن غرامة العموري، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ۱ ۱ ۱ هـ - ۱ ۹ ۹ م، ۱ ۲ ۸ ۱ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن الأثير، عز الدين ،أبو الحسن علي بن أبي الكرم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، الكامل في التاريخ، (ط١) ، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، ٣٧٤١٢، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن كثير،أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، البداية والنهاية، (د. ط) ، دار الفكر،٧٠ ١ هـ - ١٩٨٦ م، ١٧، ٩٠، بتصرف.

<sup>(</sup>٤) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، (ط١) ، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، ٢٠٠٣م، ٩٦١٢.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجًا للنظام الاقتصادى الإسلامي

الرمادة قد وقع عام ١٨ه، وذلك بدليل إجماع معظم المؤرخين والمحدثين القدامى على ذلك.

# المطلب الثالث: أسباب المجاعة في عام الرمادة:

بعد الاطلاع على أحداث عام الرمادة يتضح أن السبب الرئيس وراء هذه الأزمة هو انقطاع الأمطار وجدب الأرض ولكن هناك أسباب أخرى، فعندما انقطعت الأمطار تفاقمت الأزمة الاقتصادية بجزيرة العرب، ما أدى إلى نزوجهم للمدينة المنورة بحثًا عن المأكل والمشرب والمأوى، بعد أن فقدوا مصدر رزقهم الأساس وهو الثروة الحيوانية، ولكن في هذه الأثناء كانت الموارد الغذائية محدودة بالمدينة المنورة، ومع ازدياد الكثافة السكانية بها أدى إلى زيادة الأمر سوءا في هذا العام الاستثنائي بظروفه، مما جعله من أصعب الأعوام التي مرً بها العرب في الجزيرة العربية. ويمكن القول بأن هذه الأزمة تمثلت من ناحيتين: النشاط التجاري، والنشاط الزراعي بنوعيه العرب آنذاك في الجزيرة العربية مقفي عام الرمادة تعرضت الجزيرة العربية لظروف العرب آنذاك في الجزيرة العربية ، ففي عام الرمادة تعرضت الجزيرة العربية لظروف قاهرة ووضع صعب مما أدى إلى إلحاق الأضرار البالغة في هذين القطاعين من ناحية اقتصادية بشكل كبير، وحدوث أزمة اقتصادية شديدة، وقد تمثلت هذه الظروف ناحية اقتصادية بشكل كبير، وحدوث أزمة اقتصادية شديدة، وقد تمثلت هذه الظروف بالأسياب التالية:

أ- إن السبب الرئيس كما ذكر المؤرخون هو توقف نزول الأمطار والشح الشديد في المياه مما أدى إلى تأثر النشاط الزراعي بشقيه (النباتي والحيواني) تأثرًا شديدًا، فقد كانت الأمطار والآبار هي المصدر الأساس في جزيرة العرب في ريً المزروعات وسقي المواشي، فقلة الأمطار وانحباسها أدى إلى جفاف الآبار، ويدوره أدى إلى تأثر الثروة الحيوانية تأثرًا شديدًا، حتى أصبح الرجل يذبح الشاة لإطعام أهل بيته فتعافها

نفسه من منظرها القبيح، وقد ذكر ذلك الطبري (ت ٣١٠هـ) - الطبلة -بقوله: "وحتى جعل الرجل يذبح الشاة فيعافها من قبحها، وإنه لمقفر "(١).

الجزء الثاني

ب- تأثر النشاط التجاري الذي كان يعتمد عليه العرب في الجزيرة العربية فقد كان أهل جزيرة العرب يستوردون أكثر احتياجاتهم من بلاد الشام، ومن أهم المنتجات التي كان يستوردها العرب آنذاك (المواد الغذائية والمنسوجات)، وقد صادف عام الرمادة انتشار طاعون عمواس في بلاد الشام، كما ذكر بعض المؤرخين ومنهم ابن سعد (ت ٢٣٠ه) - عَمَّاللَّهُ - بقوله: "وفِي خِلافَتِه كانَ طاعُونُ عَمَواسَ فِي سَنَة ثَمانِي عَشْرَةً. وفِي هَذِهِ السَّنَة كانَ أوَّلُ عامِ الرَّمادة "(٢). وابن كثير (ت ٤٧٧ه) - عَمَّاللَّهُ بقوله: "قوله: "مَانِي عَشْرَةً. قالَ: وكانَ فِيها طاعُونُ عَمَواسَ الجزيرة بين الجزيرة عمواسَ "(١). وهذا أدى بدوره إلى انقطاع أو ضعف الحركة التجارية بين الجزيرة العرب.

ج- ويمكن إضافة سبب آخر، هو هجرة ونزوح معظم أهل البادية إلى مركز الخلافة الإسلامية (المدينة المنورة)،بحثاً عن المساعدات والعون جراء هذه الأزمة، وذلك لأن أهل البادية كان عملهم الأساس هو رعي وتربية الماشية، فهي مصدر رزقهم وثروتهم الأساسية، وكان اعتمادهم الأساس عليها في مأكلهم وملبسهم ومشربهم.

ومما سبق يمكن القول بأن أزمة عام الرمادة ترجع إلى أسباب خارجية كونية لا يد لمخلوق فيها، ويمكن أن تواجه أي عصر من العصور. فإن المسلم يؤمن أن

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٦٦٠١٩.



<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، مرجع سابق، ٩٨١٤.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق،١٥١٣.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادى الإسلامى

هناك طاعات ومعاصي، فعندما انقطع هطول الأمطار على الجزيرة العربية، بادر المسلمون بالتوبة والتضرع لله سبحانه بالعفو عنهم والمغفرة.

فقد ذكر ذلك ابن سعد (ت ٢٣٠هـ) - رَجَّ الله الله عن عمر - الله قد جمع الناس وخطب بهم بقوله: "خَطَبَ عُمَرُ بْنُ الخَطّابِ النّاسَ فِي زَمانِ الرمادة فَقَدِ ابْتُلِيتُ بِكُمْ وَابْتُلِيتُ بِي فَما أَدْرِي أَلسُخْطَةُ عَلَيَّ دُونِكُمْ أَوْ عَلَيْكُمْ دُونِي أَوْ قَدْ عَمَّتْنِي وَعَمَّتُكُمْ. فَهَلُمُوا فَلْنَدْعُ اللّه يُصلِحْ قُلُوبَنا وأَنْ يَرْحَمَنا وأَنْ يَرْفَعَ عَنّا المَحْلَ.قالَ فَرُئِي عُمَرُ يَوْمَئِذِ رَافِعًا يَدَيْهِ يَدْعُو اللّهَ وَدَعا النّاسُ ويكي ويكي النّاسُ مَلِيًا "(١).

كما ذكر ابن كثير (ت ٤٧٧ه) - على الله عنه الله مسند الفاروق عن عمر - عبي بقوله: "يقول قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه إن الرجف من كثرة الزبا وإن قحوط المطر من قضاء السوء وأئمة الجور "(١)، فهذه وإن كانت أمور غيبية لا ترى بالعين المجردة، ولكن هذا ما يميز الإنسان المسلم عن غيره وما يميز بدوره الاقتصاد الإسلامي عن غيره؛ وهو الإيمان التام بالغيب وأن كل شيء مقدر من خير ومن شر.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي البصري ثم الدمشقي، مسند أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب رضي الله عنه وأقواله على أبواب العلم، (ط١) ، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، المنصورة، دار الوفاء، ١١٤١هـ-١٩٩١م، ٢٢٤١١.



<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ١٤٥١٣.

#### المبحث الثانى

الجزء الثاني

# الرؤية التطبيقية لعمر بن الخطاب للنظام الاقتصادي الإسلامي في عام الرمادة

عندما وقعت أزمة عام الرمادة سارع خليفة المسلمين عمر بن الخطاب وهول التخاذ عدة تدابير وإجراءات فورية لحل هذه الأزمة وإدارتها إدارة سليمة ويمكن تقسيم هذه الإجراءات إلى مطلبين، قسم مادى وقسم شرعى:

المطلب الأول: القسم المادي

أولًا: أنه ضرب من نفسه قدوة للمسلمين كافة.

كان لسلوكه - الأثر البالغ في معالجة هذه الأزمة والتخفيف من آثارها، فقد كان شديد الهم والخوف من أن يحاسبه الله إن هلك أحد من المسلمين، وهذا نابع من شعوره الشديد بالمسؤولية تجاه المسلمين، فقد كان دائم الصلاة، ودائم الاستغفار، وكان يقول في السحر: " اللَّهُمَّ لا تَجْعَلْ هَلاكَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلى يَدَيَّ "(1).

فمن شدة همه وحزنه وتضرعه لله؛ خشي عليه المسلمون من أن يصاب بمكروه، كما جاء عن رواية أسامة بن زيد عن أبيه [أسلم وهو خادم عمر بن الخطاب] - الخطاب] - الخطاب] - المدن نقول: لو لم يرفع الله المحل عام الرَّمادَة لظننا أن عمر يموت هما بأمر المُسْلِمِينَ (()). فقد كان - الله - يشارك المسلمين معاناتهم، وتحمل معهم الأضرار، وسنَّ من نفسه القدوة الحسنة للمسلمين وللأمة كافة، فكان يكره أن يأكل من أكل لا يأكله الناس، كما كان يتعشى مع المسلمين في مائدة واحدة، فقد كان

<sup>(</sup>٢) البلاذري، جمل من أنساب الأشراف، (ط١)، تحقيق: سهيل زكار ورياض الزركلي، بيروت، دار الفكر، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م، ١٥١٥٠٠.



<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٧٣١٣.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجاً للنظام الاقتصادى الإسلامي

يصنع الطعام وينادي بالمسلمين من يحب أن يشاركه الطعام فليأت ومن كان لا يستطيع القدوم عليه فإنه كان يأمر عماله أن يبعثوا لهم الطعام لمنازلهم. ومن يريد منهم أن يأخذ الطعام لأهله فليأخذ، وكان لا يؤثر نفسه بشيء عنهم. ففي أثناء الأزمة التي عصفت بجزيرة العرب لم يأكل عمر بن الخطاب — في بيت أحد من أولاده ولا من نسائه كما قد أقسم ألا يأكل السمن واللحم حتى يزيح الله عنهم هذه الغمة والأزمة التي عصفت بالمسلمين (١١). فقد ذكر يعقوب بن سفيان (ت ٢٧٧ه) — في كتابه (المعرفة والتاريخ) بسند جيد إلى زرّ بن حبيش — قال: "رأيت عمر أعشر أصلع آدم قد فرع الناس كأنّه على دابة. قال :فذكرت هذه القصة لبعض ولد عمر فقال: سمعنا أشياخنا يذكرون أن عمر كان أبيض فلما كان عام الرمادة وهي سنة المجاعة ترك أكل اللحم والسمن وأدمن أكل الزيت حتى تغير لونه، وكان قد احمر فشحب لونه، وكان قد احمر فشحب لونه." (١٠).

كما وصف الصحابي الجليل عياض بن خليفة (٣) على حمر عمر التناء عام الرمادة بقوله: "رَأَيْتُ عُمَرَ عامَ الرَّمادَةِ وهُوَ أَسْوَدُ اللَّوْنِ. ولَقَدْ كانَ أَبْيَضَ . فَنَقُولُ: مِمَّ ذَا؟ فَيَقُولُ: كانَ رَجُلا عَرَبِيًّا وكانَ يَأْكُلُ السَّمْنَ واللَّبَنَ فَلَمّا أَمْحَلَ النّاسُ حَرَّمَها حَتّى يَحْيَوْا فَأَكِلُ بالزيت فغير لونه وجاع أكثر "(٤).

<sup>(</sup>٤) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق،٢٩٣١.



<sup>(</sup>١) ينظر: ابن سعد ، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٣٨١٣ - ٢٣٩، بتصرف.

<sup>(</sup>۲) الفسوي، يعقوب بن سفيان بن جوان الفارسي، المعرفة والتاريخ، (ط۲) ، المحقق: أكرم ضياء العمري، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٠٤١هـ - ١٩٨١م، ٣٠٨١٣.

<sup>(</sup>٣) عياض بن خليفة، قال عنه ابن حجر، مقبول من الطبقة الثانية، أخرج له البخاري، حديثًا، ابن حجر العسقلاني، تقريب التهذيب، تحقيق:عبد الوهاب عبد اللطيف، بيروت، ١٣٩٥هـ م١٣٩٥م،١٩٥٠

وكان عمر - ويخفف عنهم الألم ويته في تحمل آثار هذه الأزمة ويخفف عنهم الألم والجوع والحرمان، فقد كان يدرك أهمية سلوكه الشخصي وجعل من نفسه ومن أهل بيته وعماله قدوة لأمته في سبيل مواجهة هذه الأزمة التي حلت بهم، فقد روي عنه أنه كان يقول: "إنَّ النّاسَ لَمْ يَزالُوا مُسْتَقِيمِينَ ما اسْتَقامَتْ لَهُمْ أَئِمَتُهُمْ وهُداتُهُمْ"(١).

الجزء الثاني

كما ورد عن ابن عمر - انه قال: "كان عمر إذا نهى الناس عن شيء جمع أهله وقال إني قد نهيت الناس عن كذا وكذا وأنهم إنما ينظرون إليكم نظر الطير إلى اللحم فإن وقعتم وقعوا وإن هبتم هابوا ..."(٢).

وفي رواية عن عيسى بن معمر - الله قال: "نَظَرَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ عامَ الرَّمادَةِ إلى بِطِّيخَةٍ فِي يَدِ بَعْضِ ولَدِهِ فَقَالَ: بَخٍ بَخٍ يا ابْنَ أَمِيرِ المُوْمِنِينَ، تَأْكُلُ الفَاكِهَةَ وأَمَةُ مُحَمَّدٍ هَزْلَى؟ فَخَرَجَ الصَّبِيُ هارِبًا ويكى، فَأُسْكِتَ عُمرُ بَعْدَما سَأَلَ عَنْ الفَاكِهَةَ وأَمَةُ مُحَمَّدٍ هَزْلَى؟ فَخَرَجَ الصَّبِيُ هارِبًا ويكى، فَأَسُدُتِ عُمرُ بن الخطاب على ذَلِكَ، فَقَالُوا: اشْتَرَاها بِكَفِّ مِن نَوَى "(٣). كما حرص الخليفة عمر بن الخطاب على الابتعاد عن الإسراف في الأكل، والاكتفاء بصنع نوع واحد من الطعام مثل اللحم من غير أن يضاف إليه السمن. فكما ضرب من نفسه قدوة في المأكل فقد ضرب من نفسه قدوة أيضًا في الزهد بالملبس ففي رواية السائب بن يزيد على أنه قال: "زأيْتُ عُمرَ بْنِ الخَطّابِ إزارًا فِي زَمَنِ الرَّمادَةِ فِيهِ سِتَ عَشْرَةَ رُقُعَةً "(٤). وقد جاء الكثير على عُمرَ بْنِ الخَطّابِ ازارًا في رَمَنِ الرَّمادَةِ فِيهِ سِتَ عَشْرَةَ رُقُعَةً "(٤). وقد جاء الكثير من الروايات التي وردتنا عن مواقف عمر بن الخطاب هـ التي ضرب فيها من فيها من الروايات التي وردتنا عن مواقف عمر بن الخطاب هـ التي التي ضرب فيها من نفسه القدوة للناس في الصبر على الأزمة وتحمل صعابها.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، جمل من أنساب الأشراف، مرجع سابق، ١٠١١٠.



<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٢٢١٣.

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر، تاريخ دمشق، مرجع سابق، ٢٦٨١٤٤.

<sup>(</sup>٣) ابن سعد، الطبقات الكبرى، المرجع السابق، ٢٤٠١٣.

#### إدارة عمر بن الخطاب لعام الرمادة أنموذجا للنظام الاقتصادي الإسلامي

# ثانياً: التعداد والإحصاء للاجئين والفقراء.

لقد كان عمر - الله -مدركًا إدراكًا حقيقيًا لحجم الأزمة ووقع البلاء وخطره، ولزوم قوة التحمُّل لنتائجه وتبعاته، فقد كان يتحمل أعباء إدارة الأزمة، خاصة أنَّ المسلمين النازجين قد قدموا للمدينة من كل ناحية وصوب يلتمسون الطعام والشراب من عاصمة الخلافة الإسلامية، فلم يتوان - الله -عن مساعدتهم، وإغاثتهم، وتقديم العون لهم، فقام بتشكيل فريق مسؤول معه أعده لإحصاء أعداد اللاجئين والوافدين والفقراء، وإقامة المخيمات لهم وتوزيع الطعام عليهم بالعدل، فكان منهم: المسور بن مخرمة، وعبد الله بن عتبة بن مسعود، وعبد الرحمن ابن عبد القارى - المحمين، وقد جعلهم يتابعون شؤون اللاجئين والمتضررين، والقيام على أمورهم وتوزيع الطعام عليهم، كما كان يلزمهم بالاجتماع معه يوميًا ليطلعوه على ما يجري ويخبروه بأحوال المسلمين بكل ما هو جديد، وقد كان يأمرهم بإحصاء أعداد النازجين باستمرار سواء من يحضرون معه العشاء، أو من يبقون في خيامهم خارج المدينة القريبين والبعيدين ممن لم ينزح للمدينة. فكان - الله - كل يوم يجمع الآف الناس ليتعشوا معه ومن لم يستطع القدوم منهم من مرضى أو نساء وصبيان فكان يأمر بإيصال الطعام اليهم في مضاربهم (١). كما كان - الله الله على الغداة والعشي وكان يتفقدهم بنفســه للتعـرف عـن كثـب علـى أحـوال رعيتــه مـن المتضـررين، فقـد ذكـر الجَفْنَةَ حَتَّى تَأْتِيَ بِهَا أَهْلَ بَيْتٍ بِثَمْغ [موضع بخيبر] فَإنِّي لَمْ آتِهِمْ مُنْذُ ثَلاثَةِ أيّامٍ. وأَحْسَبُهُمْ مُقْفِرِينَ. فَضَعْها بَيْنَ أَيْدِيهِمْ"(٢). وفي رواية عن أبي هريرة - الله - أنه قال: "رحم اللَّهُ ابْنَ حَنْتَمَةً! لَقَدْ رَأَيْتُهُ عامَ الرَّمادَةِ، وإنَّهُ لَيَحْمِلُ عَلى ظَهْرِهِ جِرابَيْن وعُكَّةً

<sup>(</sup>٢) البلاذري، جمل من أنساب الأشراف، مرجع سابق، ٣٨٤١١.



<sup>(</sup>١) ينظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٤١-٢٤١ بتصرف.

زَيْتٍ فِي يَدِهِ،...فَرَأَيْتُ عُمَرَ طَرَحَ رِداءَهُ، ثُمَّ اتَّزَرَ، فَما زالَ يَطْبُخُ لَهُمْ حَتَّى شَبعُوا..."(١).

وفي رواية أخرى ذكر الطبري (ت ١٠ه) - عَنْ الله عَنْ مواية سليمان بن بريدة - وفي رواية أخرى ذكر الطبري (ت ٢٠هـ) - عَنْ النّاسَ مُتّكَنّا عَلى عَصًا كَما يَصْنَعُ الرّاعِي وهُوَ يَدُورُ عَلى القِصاعِ، يَقُولُ: يا يَرْفَأُ [مولى عمر بن الخطاب]، زِدْ هَوُلاءِ لَحْمًا، زِدْ هَوُلاءِ مُرَقَةً "(٢).

كما قام بوضع تنظيم دقيق لتوزيع النازحين على عدة جهات من المدينة حتى لا يحدث كثافة سكانية بجهة دون الأخرى، وجعل على كل جهة مسؤولًا يتابع أحوالهم ويمدهم بالطعام والمؤن اللازمة، وقد كان يرسل الطعام والمؤن لمن بقي منهم بالبادية، كما جعل لهم معونات متواصلة منها المعونات الشهرية ومنها اليومية، حسب احتياجاتهم وبعدهم عن المدينة.

# ثالثا: توجيه رعيته في كيفية الاقتصاد بالموارد.

كان عمر بن الخطاب ويتبع سياسة ضبط وترشيد الإنفاق والتقشف بالموارد وتوزيعها بالعدل بين رعيته كل حسب حاجته، وهذا الترشيد والاقتصاد بالموارد يترتب عليه توفيرها لفترة أطول، وكما أن هذه السياسة تسهم في تخفيف وطأة الأزمة على المسلمين، فقد كان ينمي بهم روح التكافل والإيثار، مما يشعر النازحين والفقراء بأن إخوانهم يشاركونهم المعاناة ويتخلون عن احتياجاتهم الزائدة لصالحهم ولمساعدتهم، فقد بدأ بتوجيه أهل بيته بالاقتصاد والترشيد في الاستهلاك، وكان يدعو المسلمين إلى ذلك أيضا، فمن مواقفه أنه نهى عن الجمع بين السمن واللحم على مائدة واحدة،

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، مرجع سابق، ١٨٧١٤.



<sup>(</sup>١) الطبرى، تاريخ الرسل والملوك، مرجع سابق، ١١١٤-٢١٢.

كما أنه قام بتوجيه النساء لكيفية إعداد الطعام واستغلاله بطريقة اقتصادية تؤدي الى توفير في الموارد، فقد روى حزام بن هشام عن أبيه - وَالله: "رأيْتُ عُمَرَ بُنَ الخَطّابِ عامَ الرَّمادَةِ مَرَّ عَلى امْرَأَةٍ وهِيَ تَعْصِدُ عَصِيدَةً لَها فَقالَ: لَيْسَ هَكَذا تَعْصِدِينَ. ثُمَّ أَخَذَ المِسْوَطَ فَقالَ: هَكذا. فَأَراها "(۱).

وفي رواية هشام ابن خالد ﴿ الله قال: "سَمِعْتُ عُمَر بْنَ الْخَطَّابِ يَقُولُ: لا تَذُرُنُ إِحْداكُنَّ الدَّقِيقَ حَتَى يَسْخُنَ الماءُ ثُمَّ تَذُرُهُ قَلِيلا قَلِيلا وتَسَوطُهُ بِمِسْوَطِها فَإِنَّهُ أَرْيَعُ لَهُ وَأَحْرى أَنْ لا يَتَقَرَّدُ "(٢) ومن مواقفه ﴿ الله عندما رأى الأحنف ﴿ قد الشترى ثوبا باثني عشر درهما قال له: "فهلا بدون هذا، ووضعت فضلته موضعا تغني به مسلما! حصوا وضعوا الفضول مواضعها تريحوا أنفسكم وأموالكم، ولا تسرفوا فتخسروا أنفسكم وأموالكم، ولا تسرفوا فتخسروا أنفسكم وأموالكم "(٣).

فكل هذه المواقف لعمر بن الخطاب - وغيرها ما هي إلا دليل على أنه كان يعد الأمة لتحمل وتعلم حسن إدارة مثل هذه الأزمات الاقتصادية وتقبلها والاستعداد لها للعصور القادمة، فكان يقدم مساعدة المتضررين من النازحين عن غيرهم فكان إنفاق الموارد وفق ترتيب أولويات المتضررين، وكان يأمر عماله بأن يقوموا بذبح الإبل للمتضررين الذين بقوا في البادية ولم ينزحوا وأن لا يعطوهم الإبل حيَّة، لأنه يعلم أن العرب لن يقدموا على ذبح إبلهم ولو كانوا في قمة الحاجة. وهذا دليل على أن سد حاجتهم للطعام أهم وأولى من حاجاتهم الأخرى في الإبل.



<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٣٩١٣.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، مرجع سابق، ٢١٢١٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ٧٨١٤.

# المطلب الثاني: القسم الشرعي

# أُولًا: الاستغاثة والاستعانة بالله:

إن للوسائل المعنوية والدعوات والتضرع لله أهمية بالغة لا تقل عن أهمية الوسائل المادية في إدارة الأزمات الاقتصادية، فالدعاء لله— المسلمين هو جزء من حياتهم فالدعاء عبادة، فالمسلم يلجأ له في حال اليسر وفي كل لحظات عيشه فكيف إذ أصابه كرب وهم وضائقة، فهو السبيل والوسيلة الأولى للجوء إلى ربهم للطلب منه والدعاء ليستجيب لهم وقال رَبُّكُمُ المُونِيَ السَّرَجِبِ لَكُمَّ عفر: • وهذا الأمر الذي كان يعلمه عمر - وهو يعلم أن هذه الغمة لن تنجلي إلا بالدعاء ولذلك كان يعلمه عمر الله يحث المسلمين على البراءة من الذنوب والخطايا، والدعاء والاستغفار وأن ينجيهم الله من هذه الأزمة ويرفع عنهم المجاعة، والخطايا، والدعاء والاستغفار أن ينجيهم الله من هذه الأزمة ويرفع عنهم المجاعة، الرّمادة وهو يقول: أيّها النّاسُ ادْعُوا اللّه أنْ يُذْهِبَ عَنْكُمُ المَحْلَ. وهُوَ يَطُوفُ عَلى رَقَبَتِهِ دِرَةً" (١).

فقد كان دائم الترديد بأن يرفع الله عنهم هذا البلاء وألا يهلكهم، فقد كان يعلم أن حبس الغيث عن المسلمين ما هو إلا بخطاياهم ويذنوبهم، ففي رواية سليمان بن يسار — الله قال: "خطبَ عُمَرُ بْنُ الخَطّابِ النّاسَ فِي زَمانِ الرمادة فَقَدِ ابْتُلِيتُ بِكُمْ وابْتُلِيتُمْ بِي فَما أَدْرِي أَلسُّخْطَةُ عَلَيَّ دُونَكُمْ أَوْ عَلَيْكُمْ دُونِي أَوْ قَدْ عَمَّتْنِي وعَمّتْكُمْ. فَهَا أَدْرِي أَلسُّخْطَةُ عَلَيَّ دُونَكُمْ أَوْ عَلَيْكُمْ دُونِي أَوْ قَدْ عَمّتْنِي وعَمّتْكُمْ. فَهَا مُونِي أَوْ قَدْ عَمّتْنِي وعَمّتْكُمْ. فَهَا مُدْرِي أَلسَّخْطَةُ عَلَيَّ دُونِي أَوْ قَدْ عَمّتْنِي وعَمّتْكُمْ. فَهَا مُولِي أَللَّهَ يُصلِحْ قُلُوبِنا وأَنْ يَرْحَمَنا وأَنْ يَرْفَعَ عَنّا المَحْلَ. قالَ فَرُئِي عُمَرُ يَوْمَئِذٍ رافِعًا يَدَيْهِ يَدْعُو اللَّهَ وَدَعا النّاسُ وبَكى وبَكى النّاسُ مَلِيًّا. ثُمَّ نَزَلَ" (٢).

<sup>(</sup>١) البلاذري، جمل من أنساب الأشراف، مرجع سابق، ١٠٠١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق ، ١٤٥١٣.

كما استعان بالصبر والصلاة فقد كان - الصيار العشاء بالمسلمين ثم يخرج اللي بيته، فلا يزال يصلي حتى يكون آخر الليل، فيخرج فيأتي الأنقاب، فيطوف عليها، فعن ابن عمر - انه قال: "كانَ عُمَرُ بْنُ الخَطّابِ أَحْدَثَ فِي زَمانِ الرَّمادَةِ أَمْرًا ما كانَ يَفْعَلُهُ. لَقَدْ كَانَ يُصَلِّي بِالنّاسِ العِشاءَ ثم يخرج حتى يَدْخُل بَيْتَهُ فَلا يَزالُ يُصَلِّي حَتّى يَكُونَ يُصَلِّي حَتّى يَكُونَ آخر الليل. ثم يخرج حتى يَدْخُل بَيْتَهُ فَلا يَزالُ يُصَلِّي حَتّى يَكُونَ الْحِرُ اللّيْلِ. ثُمَّ يَخْرُجُ فَيَأْتِي الأَنْقابَ فَيَطُوفُ عَلَيْها"(۱). كما كان دائما يذكر المسلمين ويحثهم على الدعاء لله بعد كل صلاة، وقد استمر بقرع باب الله - الله المعالمين عليه، حتى استجاب الله لهم ورفع المجاعة عنهم.

# ثانياً: إقامة صلاة الاستسقاء:

﴿ وَأَنِ السَّتَغْفِرُواْ رَبَّكُمُ ثُرُّ تُوبُوَاْ إِلَيْهِ ﴾ هود: ٣. ثُمَّ نَزَلَ فَقِيلَ: يا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ ما مَنَعَكَ أَنْ تَسَنْسَنْقِيَ ؟ قَالَ: قَدْ طَلَبْتُ المَطَرَ بِمَجادِيحِ السَّماءِ الَّتِي يَنْزِلُ بِها القَطْرُ "(٢). وفي رواية أبي وجزة السعدي عن أبيه قال: "رأيْتُ عُمَرَ خَرَجَ بِنا إلى المُصَلّى

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ٣١٣ ٢ - ٢ ٢٤.



<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٣٧١٣.

يَسنْتَسنْقِي فَكَانَ أَكْثَرُ دُعائِهِ الاسنْتِغْفارَ حَتّى قُلْتُ لا يَزِيدُ عَلَيْهِ. ثُمَّ صَلِّى ودَعا اللَّهُ فَقالَ: اللَّهُمَّ اسْقِنا "(١).

الجزء الثاني

كما ذكر ابن عساكر (ت ٧١هه) - النهائية -أن عمر بن الخطاب - الله بالاستسقاء عدة مرات وبعدة أوجه، وكان شديد الإلحاح بالدعاء أثناء الصلاة. كما ورد في رواية عن جابر بن عبد الله - أنه قال: أصابتنا سنة الرمادة فاستسقينا فلم نسق ثم استسقينا فلم نسق فقال عمر لأستسقين غدا بمن يسقيني الله فقال الناس بمن بعلي بحسن بحسين فلما أصبح غدا إلى منزل العباس..."(٢).

فهذه الرواية تدل أن عمر - الاستسقاء عدة مرات، ولم يستجب له، ومع هذا لم يقتط من رحمة الله فاستمر بالاستسقاء والدعاء والصلاة، إلى أن وصلته رؤيا رَها أحد المسلمين في البادية ففي رواية أبي معاوية عن الأعمش عن أبي صالح عن مالك - أنه قال: "أصاب الناس قحط في زمن عُمَرَ بْنِ الخَطّابِ فَجاءَ رَجُلٌ إلى قَبْرِ النّبِيِّ - وقال: يا رَسُولَ اللّه اسْتَسْقِ اللّه لِأُمّتِكَ فَإِنّهُمْ قَدْ هَلَكُوا فَأتاهُ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ عَمر فأقره منى السلام وأخبرهم أنهم مسقون، وقل له عَبرْبُ عليك بالكيس الكَيْسَ. فَأتى الرّبُلُ فَأَخْبَرَ عُمرَ فَقالَ: يا رب ما آلوا إلّا ما عَجَزْبُ عَدْ وَهَذا إسْنادٌ صَحِيحٌ "(٣).

فكتب إلى عماله، وولاة الأقاليم، أن يخرجوا يوم كذا، وساعة كذا، وأن يتضرعوا إلى الله بأن يرفع القحط عنهم ويمدهم بالأمطار، وقد دعا الناس كافة بما فيهم

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٩١١٧ - ٩٠.



<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٣١٣.

<sup>(</sup>۲) ابن عساكر، تاريخ دمشق، مرجع سابق، ٣٦١١٢٦-٣٦٢.

النساء والأطفال والشيوخ والدواب طلبًا للسقيا، فكان هذا النفير العام من المسلمين لصلاة الاستسقاء من الصور المهيبة في أرجاء الدولة الإسلامية في هذا العام، ففي رواية عن أبي وجزة السعدي عن أبيه—هـ—أنه قال: "كانتِ العَرَبُ قَدْ عَلِمَتِ اليَوْمَ الَّذِي اسْنَسْفَى فِيهِ عُمَرُ وقَدْ بَقِيتُ غُبَّراتٌ مِنهُمْ فَخَرَجُوا يَسْنَسْفُونَ كَأَنَّهُمُ النُسُورُ العِجافُ تَخْرُجُ مِن وُكُورِها يَعُجُونَ إلى اللَّهِ"(١). كما أنه اختار الوقت المناسب لنفير المسلمين لصلاة الاستسقاء وذلك بعد أن استعلم من العباس—هـ—عم النبي— المسلمين لصلاة الاستسقاء وذلك بعد أن استعلم من العباس عَمْرُ بْنُ الخَطّابِ بتحري وقت نزول المطر، فعن ابن أبي عون—هـأنه قال: "قال عُمْرُ بْنُ الخَطّابِ للْعَبّاسِ بْنِ عَبْدِ المُطلِّبِ: يا أبا الفَصْلُ كَمْ بَقِي عَلَيْنا مِنَ النَّجُومِ؟ قالَ:العَوَاءُ. قالَ:كَمْ بَقِي مَنها؟ قالَ ثَمَانِيَةُ أيَامٍ. قالَ عُمْرُ: عَسى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ فِيها خَيْرًا"(١). وقد طلب بقي منها؟ قالَ ثَمَانِيةُ أيَامٍ. قالَ عُمْرُ: عَسى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ فِيها خَيْرًا"(١). وقد طلب فالاستشفاع بأهل الصلاح والتقوى وأهل بيت النبوة مستحب، ولمكانته المعروفة فالاستشفاع بأهل الصلاح والتقوى وأهل بيت النبوة مستحب، ولمكانته المعروفة وصلته وقرابته برسولنا— المعالية عمر بن العباس إلا أن استجاب لطلب عمر بن الخطاب عهر بن

خرج عمر بن الخطاب والسنسقاء متواضعًا خاشعًا باكيًا، يلهج بالدعاء والتضرع إلى الله، مرتديًا بردا كان للنبي ويريد بذلك التقرب إلى الله بشيء من أثر النبي عليه السلام. ففي رواية عن السائب بن يزيد وال الظرن الظرن النبي عليه السلام. ففي رواية عن السائب بن يزيد وال النبي عليه الرَّمادة غدا مُتَبَذِّلا مُتَضَرِّعًا عَلَيْهِ بُرْدُ لا يَبْلُغُ رُكْبَتَيْهِ، إلى عُمَرَ بْنِ الخَطّبِ يَوْمًا فِي الرَّمادة غدا مُتَبَذِّلا مُتَضَرِّعًا عَلَيْهِ بُرُدُ لا يَبْلُغُ رُكْبَتَيْهِ، يَرْفَعُ صَوْتَهُ بِالاسْتِغْفارِ وعَيْناهُ تُهْرِاقانِ عَلى خَدَيْهِ "("). وعندما وصل إلى المصلى، قام فخطب بالناس وتضرع إلى الله، وجعل الناس يلحون في دعائهم، فكان أكثر دعائه -

<sup>(</sup>١) البلاذري، جمل من أنساب الأشراف، ٢٠٣١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٤٤١٣.

<sup>(</sup>٣) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق ، ٢٤٤١٣.

الاستغفار، إلى أن حان وقت الانصراف، مد يديه للسماء، وحول رداءه فجعل اليمين إلى اليسار، وجعل اليسار إلى اليمين، ومدّ يديه للسماء بإلحاح في الدعاء وقد بكى عمر بكاءً طويلًا حتى أخضلت لحيته (١).

كما قد تشفع عمر بن الخطاب وبعم النبي عليه الصلاة والسلام، العباس بن عبد المطلب وبه المعلب عبد المطلب عليه عمر بن الخطاب في رواية السائب بن يزيد وبه أنه قال: "ثُمَّ أَخَذَ بِيَدِ العَبّاسُ فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْتَشْفُعُ بِعَمِّ رَسُولِكَ إِلَيْكَ. فَما زالَ العَبّاسُ قائِمًا إلى جَنْبِهِ مَلِيًّا والعَبّاسُ يَدْعُو وعَيْناهُ تَهْمُلان "(٢).

وكان العباس - و حال بالعمر، وكانت عيناه تذرفان الدموع، ولحيته تتدلى على صدره، وكان يقول: اللَّهُمَّ أَنْتَ الرَّاعِي فَلا تُهْمِلِ الضّالَّةَ، ولا تَدَعِ الكَسِيرَ بِدارِ مَضْيَعَةٍ، فَقَدْ صَرَخَ الصَّغِيرُ ورَقَ الكَبِيرُ وارْبَقَعَتِ الشَّكُوى، وأَنْتَ تَعْلَمُ السَّرَ وأَخْفى، اللَّهُمَّ فَأَغْنِهمْ بِغِناكَ قَبْلَ أَنْ يَقْنَطُوا فَيَهْلِكُوا، فَإِنَّهُ لا يَيْأَسُ إلّا القَوْمُ الكافِرُونَ "(٣).

فما كاد العباس - وينتهي من دعائه حتى تكونت قطع من السحاب التأمت ببعضها في السماء، وهدأ الريح فأمطر الناس، فاستبشر المسلمون وأقبلوا على عمّ رسول الله - وردون: "هنيئًا لك يا ساقى الحرمين" (1).

فتلاحم المسلمين وتكاتفهم وتضرعهم لله سبحانه، في الإلحاح بالدعاء والاستغفار ونفورهم في آن واحد لصلاة الاستسقاء بناء على طلب الخليفة عمر بن الخطاب ما هو إلا دليل واضح على المنهج السليم والواضح في حياة الأمة ودليل عملي اقتصادي في معالجة الأزمات، فالناس مشتركون جميعًا فيما بينهم من مسؤولية مع الدولة في الحياة الاقتصادية والاجتماعية.

<sup>(</sup>١) ينظر: البلاذري، جمل من أنساب الأشراف، مرجع سابق، ٢١١٠، ، بتصرف.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ٢١١٠٠.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، مرجع سابق، ٣٧٦١٢.

<sup>(</sup>٤) ابن المرجع السابق، ٣٧٦١٢.

# المبحث الثالث

# خطة عمر ﴿ فِي القضاء على المجاعة والبلاد التي أسهمت في مواجهتها المطلب الأول: خطة عمر رضى الله عنه في القضاء على المجاعة.

إن إدارة عمر - وقراراته الحازمة، وتصرفاته الحكيمة، أثناء عام الرمادة، كان لها الفضل بعد الله وهال عنى أن تمر هذه الأزمة رغم شدتها وقسوتها، من غير أن تخلف الكثير من القتلى، فقد جعل عمر وسلاحة من ثقافة العمل الجماعي مبدأ عامًا للتكافل بين المسلمين، كما غرس فيهم مبدأ الاقتصاد وترشيد الاستهلاك بالموارد، فمسيرة عمر وخلافته كلها مواقف مشرّفة، ولحظات مضيئة، وصفحات بيضاء ناصعة.

ففي أثناء عام الرمادة وبعد الله - اعتمد عمر بن الخطاب على موارد بيت مال المسلمين وعلى ما جادت به نفوس أهل المدينة، لسد حاجة وجوع المتضررين من المسلمين القادمين من البادية ومن أهل المدينة الفقراء والمحتاجين، فلم يلجأ للمساعدات الخارجية إلا بعد أن نفد الطعام من جزيرة العرب، مما جعله مضطرًا إلى طلب العون والغوث من ولاته على الأقاليم الإسلامية، فاعتماد عمر بن الخطاب على الموارد المحلية في بادئ الأمر، هو من حسن التدبير ومبدأ أساس في الاقتصاد، وسبب رئيس بتخطي أزمة عام الرمادة وما رافقها من جوع وعطش وهلاك. فكانت خطته الأساسية في عام الرمادة للقضاء على هذه الأزمة قضاء نهائيًا، بتوفير الموارد وتوزيعها على جميع المتضررين من المسلمين بالعدل وبتنظيم غير مسبوق وذلك باستخدام الصكوك (۱)، فقد اتخذ دارًا للدقيق وفيها خزَّن

<sup>(</sup>۱) صَكَ [مفرد]: ج صُكوك (لغير المصدر،) الصك): سند أو وثيقة اعتراف بالمال المقبوض أو بالمال المستحق للغير، أحمد مختار، معجم اللغة العربية المعاصرة، مرجع سابق، ١٣١٠١٢، مادة (ص ك ك).



الدقيق والسويق والتمر والزبيب والعسل، وكان يقوم بتقسيمها على الناس والمنقطع والضعيف الذين ينزلون بالمدينة (١)، حتى نفدت، وقد ذكر الحافظ ابن كثير (ت ٤٧٧هـ) - وهو يؤرخ لعام الرمادة ذلك بقوله: "فلجأوا إلى أمير المُؤْمِنِينَ فَأَنْفَقَ فِيهِمْ مِن حَواصِل بَيْتِ المال مِمّا فِيهِ مِن الأطْعِمَةِ والأمْوال حَتّى أَنْفَدَهُ" (١).

الجزء الثانى

ومن لم يتمكن من القدوم إلى المدينة من المسلمين، فقد كان يرسل القوافل المحملة بالمؤن لهم، ففي رواية حزام بن هشام عن أبيه - أنه قال: " رَأَيْتُ رُسُلَ عُمرَ ما بَيْنَ مَكَّةَ والمَدِينَةِ يُطْعِمُونَ الطَّعامَ مِنَ الجار "(٣).

كما وضع عمر بن الخطاب - الجراءات استثنائية لتسهيل القضاء على المجاعة نهائيًا فمن هذه الإجراءات:

# أولًا: فرض التكافل والإيثار وإلزام المسلمين به جميعًا.

لقد قام عمر - البنال الجهد في التقليل من ضرر الأزمة قدر المستطاع على نفوس المسلمين، والشعور معهم، فقام بإحياء روح التكافل والإيثار بينهم، فكانت سياسة أولوية الإنفاق عنده هي الأهم في سبيل الخروج من هذه الأزمة، فقد روي عنه أنه في عام الرمادة وبينما كان راكبا دابته، قد أكلت شعيرا، فرآها، فقال: إن المسلمين يموتون من الجوع وهذه الدابة تأكل الشعير؟ وأقسم ألا يركب دابة حتى يزيح الله عنهم هذا البلاء (٤٠).فهذه الرواية دليل واضح على إيثار وتقديم صالح

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي، المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، (ط۱) ، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ۲۲۱۴هـ ۱۹۹۲م، ۲۲۲۱۶.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ١٠٣١٧.

<sup>(</sup>٣) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٣٦١٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق، ٢٣٦١٣، بتصرف.

المسلمين على مصلحته الشخصية وهو خليفة المسلمين، فكيف بعامة المسلمين! كما قد أعد عمر بن الخطاب على حال استمرت هذه الأزمة، ونفد ما في بيت مال المسلمين من طعام، بأن يكفل كل بيت من المسلمين الميسورين الحال متضررًا في بيتهم، أو أن يفرض عليهم إخراجًا من أموالهم بمقدار الحاجة، وهذا تطبيق عملي للتكافل الاجتماعي بين المسلمين الذي ألزمه عمر بن الخطاب على المقتدرين من المسلمين. فقد روى عبد الله بن عمر - - بقوله: "... فَواللّه لَوْ لَمْ يَفْرِجُها اللّهُ ما تَرَكْتُ أَهْلَ بَيْتٍ مِنَ المسلمينَ لَهُمْ سَعَةٌ إلّا أَدْخَلْتُ عَلَيْهِمْ أعْدادَهُمْ مِنَ الفُقَراءِ، فَلَمْ يكُنِ اثنانِ لِيَهْلَكا مِنَ الطَّعامِ عَلى ما يُقِيمُ واحِدًا "(۱). وعن عمرو بن الفُقراء، فَلَمْ يكُنِ اثنانِ لِيَهْلَكا مِنَ الطَّعامِ عَلى ما يُقِيمُ واحِدًا "(۱). وعن عمرو بن دينار - مِه الله قال: "قالَ عُمَرُ - مه -: لَئِنْ أصابَ النّاسَ سَنَةٌ لأَنْفِقَنَ عَلَيْهِمْ مِن مالِ اللّهِ ما وجَدْتُ دِرْهَمًا، فَإِنْ لَمْ أَجِدْ أَلْزَمْتُ كُلَّ رَجُل رَجُلًا رَجُلًا رَجُلًا اللّهُ ما وجَدْتُ دِرْهَمًا، فَإِنْ لَمْ أَجِدْ أَلْزَمْتُ كُلَّ رَجُل رَجُلًا اللّهُ ما وجَدْتُ دِرْهَمًا، فَإِنْ لَمْ أَجِدْ أَلْزَمْتُ كُلَّ رَجُل رَجُلًا اللّهِ ما وجَدْتُ دِرْهَمًا، فَإِنْ لَمْ أَجِدْ أَلْزَمْتُ كُلَّ رَجُل رَجُلًا اللّهِ ما وجَدْتُ دِرْهَمًا، فَإِنْ لَمْ أَجِدْ أَلْزَمْتُ كُلَّ رَجُل رَجُلًا" (۱).

وغيرها من الروايات التي وصلت من كتب المؤرخين عن إلزام عمر - المسلمين في عام الرمادة بالتعاون وأن يكون التكافل والإيثار سمة سائدة تسود المجتمع الإسلامي، لينجوا معًا من هذه السحابة السوداء التي لفت سماء المدينة وجزيرة العرب في هذا العام.

# ثانيًا: تأخير دفع زكاة عام الرمادة إلى العام الذي يليه.

عند حدوث عام الرمادة وجد عمر بن الخطاب والقحط قد عمّ الناس ورأى أموالهم في تناقص واضمحلال ولم يبق لهم إلا القليل، خاصة أن مصدر أموالهم وثروتهم الأساس هو اعتمادهم على الزراعة والماشية، فمنع عماله من جلب

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ٢١٢ ، ٧٤



<sup>(</sup>۱) ابن شبة، أبو زيد، عمر بن شبة (واسمه زيد) بن عبيدة بن ريطة النميري البصري، تاريخ المدينة المنورة، (د.ط) ، تحقيق: فهيم محمد شلتوت، جدة، طبع على نفقة: السيد حبيب محمود أحمد، ١٣٩٩١هـ، ٧٣٩١٢.

أموال الزكاة من الناس وأخّر جلبها للعام المقبل، بعد أن يكشف الله الغمة عن المسلمين، مما كان لهذا المنع الأثر البالغ في التخفيف عن الناس، والشعور بمعاناتهم. فعن رواية سعد بن حوشب بن بشر الفزاري عن أبيه وهو أنه قال: "رأينتنا عامَ الرَّمادة وحَصَّتِ السَّنَةُ أمْوالنَا فَيبْقى عِنْدَ العَدَدِ الكَثِيرِ الشَّيْءُ الَّذِي لا ذِكْرَ لَهُ فَلَمْ يَبْعَثْ عُمَرُ تِلْكَ السَّنَةِ السَّعاة. فَلَمّا كانَ قابِلٌ بَعَثَهُمْ فَأَخَذُوا عِقالَيْنِ فَقسَمُوا عِقالا وقدِمُوا عَلَيْهِ بِعِقالٍ. فَما وُجِدَ فِي بَنِي فَرَارَةَ كُلِّها إلا سِتِينَ فَرِيضَةً فَقُسِمَ تَلاثُونَ وقُدِمَ عَلَيْهِ بِتَلاثِينَ "(۱).

فهذه الرواية تبين أن تأخير الزكاة كان محصورا فقط في عام الرمادة، فهو تأجيل بجبايتها لا ترك لها. وفي رواية أخرى عن عمر على الله أمر بالصدقة لمن بقت له شاة واحدة ومن بقي له أكثر من شاة فلا صدقة له، وذلك بقوله: "أعْطِ مَن أَبْقَتْ لَهُ السَّنَةُ غَنَمَيْن وراعِيًا ولا تُعْطِ مَن أَبْقَتْ لَهُ السَّنَةُ غَنَمَيْن وراعِييْن" (٢).

كما أمر بعدم محاسبة المسلمين على ما تلف من ممتلكاتهم من نقص في الأموال وهلاك الماشية، فما بقي من الماشية أصبح دون فائدة ترجى منه؛ فلا يستفاد من لحمه، ولا من لبنه، بل كان المسلمون إذا ذبحوا الشاة في عام الرمادة لا يجدوا لحمًا وإنما عظمًا أحمر اللون تعافه النفوس، كما جاء في رواية عاصم بن عمر -ه-:"...حتى ذبح لهم شاة، فسلخ عن عظم أحمر..."("). وهذه المواقف ما هي الا دليل واضح على نظرته الثاقبة الاقتصادية وحكمته وحنكته -ه-،بالإضافة إلى رحمته بالرعية في عام رافقه قحط وجدب أصاب البلاد والعباد.

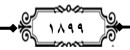
<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٤٦١٣.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٦٤٦١٣.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ٩٩١٤.

### ثالثًا: وقف حد السرقة في عام الرمادة.

<sup>(</sup>۲) ابن القيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين، إعلام الموقعين عن رب العالمين، (ط۱) ، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١١هـ العالمين، (ط۱) ، ١٧١٣.



<sup>(</sup>۱) ينظر: صقر، شحاته محمد، دليل الواعظ إلى أدلة المواعظ (موضوعات للخطب بأدلتها من القرآن الكريم والسنة الصحيحة) مع ما تيسر من الآثار والقصص والأشعار، (د.ط)، الإسكندرية، دار الخلفاء الراشدين –دار الفتح الإسلامي، (د.ت)، ۲۷۱۲، بتصرف.

كما قال عمر - - "لا قطع في غدق (١)، لا في عام السّنة "(١)، أي في سنة الجدب والمجاعة. فمن هذه الروايات جمعاء يلاحظ أن إيقاف حد السرقة كان ملزمًا به عمر بن الخطاب - في هذه السنة فقط؛ لأنها سنة شدة ومجاعة طالت جميع المسلمين دون استثناء، مما جعل بعضهم يسرقون للحاجة ولسد رمقهم فقط، لا من أجل السرقة المعروفة، فالمسلمون وقتها لم يكن معهم ما يكفي ليشتروا به ولم يجدوا ما يشترون أيضًا، فأصبح في هذا العام لا يُعلم الغني من الفقير ولا يُعلم من المحتاج من الذي عنده كفايته، وبهذا إن اشتبه وعلم أن السارق لا حاجة له، أو أن عنده كفايته من المال وما يكفيه ويكفي أطفاله، أقيم عليه الحد لتوفر الشروط لإقامة الحد لديه (٢).

### رابعًا: حفر خليج أمير المؤمنين (عمر بن الخطاب).

لم يكتف عمر بن الخطاب - في هذه الإجراءات المؤقتة والمرتبطة بعام الرمادة وحسب، وإنما كانت نظرته نظرة مستقبلية اقتصادية شاملة ليعم الخير على بلاد السلمين في حال تعرضوا لمثل هذه الأزمة في المستقبل، وأن يكون الحل موجودًا، وهو ما اقترحه عمر بن الخطاب - في حفر خليج يربط بين الحجاز ومصر لتصل الإمدادات والمعونات من مصر إلى الجزيرة العربية بيسر وسهولة

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن القيم الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين، مرجع سابق، ١٧١٣ - ١١، بتصرف.



<sup>(</sup>١)عذق: غصن من النخلة ولا قطع فيه لأنه مادام معلقا في الشجرة فليس في حرز.ينظر:ابن منظور، لسان العرب، ٢٣٩١١، مادة (غذق).

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي ، مسند الفاروق أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب رضي الله عنه وأقواله على أبواب العلم، (ط١)، تحقيق: إمام بن على بن إمام، مصر، دار الفلاح، ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م، ٢٠١١ه.

ويسرعة، وهو ما أسماه بعد ذلك عمرو بن العاص-ه- (بخليج عمر بن الخطاب)،نسبة للخليفة عمر هو الذي أشار بحفره، وقد كان حفره في سنة ثلاث وعشرين من الفسطاط إلى السويس وقد استمر الحفر مدة ثمانية أشهر [وفي بعض المصادر يقال أنها سنة أشهر]،وبعدها جرت فيه السفن محملة بالطعام والإمدادات ببحر القلزم إلى المدينة المنورة والجزيرة العربية(۱).

كما ذكر الكثير من المؤرخين نبأ حفر الخليج زمن الخليفة عمر بن الخطاب ولهم عدة روايات منها: رواية الليث بن سعد ولهمان عمر بن الخطاب ولهمث لعمرو بن العاص ولهم والي مصر آنذاك بقوله: "...يا عمرو؛ إنّ الله قد فتح على المسلمين مصر، وهي كثيرة الخير والطعام، وقد ألقي في روعي الما أحببت من الرفق بأهل الحرمين، والتوسعة عليهم حين فتح الله عليهم مصر وجعلها قوّة لهم ولجميع المسلمين أن أحفر خليجا من نيلها حتى يسيل في البحر، فهو أسهل لما نريد من حمل الطعام إلى المدينة ومكّة؛ فإنّ حمله على الظهر يبعد ولا نبلغ منه ما نريد؛ فانطلق أنت وأصحابك فتشاوروا في ذلك حتى يعتدل فيه رأيكم..."(١). فلذلك كان رأيه وحتى يكون سعر الطعام في متناول الجميع كسعره في مصر، وقال في ذلك وسهولة، وحتى يكون سعر الطعام في متناول الجميع كسعره في مصر، وقال في ذلك ابن الأثير (ت ٦٣٠ه) هم انشيار الطعام ألى المدينة، فصار الطعام بمثر المناعة وليه المدينة وسهولة، فالمدينة والمدينة والمدينة

<sup>(</sup>٢) ابن عبد الحكم، عبد الرحمن بن عبد الله، أبو القاسم المصري، فتوح مصر والمغرب، (د.ط) ، مكتبة الثقافة الدينية، ١٩١٥ه، ص١٩٠.



<sup>(</sup>۱) ينظر: القلقشندي، أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القاهري، مآثر الإنافة في معالم الخلافة، (ط۲)، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، الكويت، مطبعة محكمة الكويت، ١٩٨٥م، ٣٣٨١٣.

مِصْرَ"(۱). فهذه الروايات قد أجمعت على أن عمر بن الخطاب هـ قد أمر بحفر الخليج لتسهيل مرور الإمدادات للجزيرة العربية من مصر؛ وذلك لعلمه والمحادات على علي المخيرة العربية ومن فيها ولكن كثيرة الخيرات والنعم، وأن الخير لا يقتصر فقط على الجزيرة العربية ومن فيها ولكن ليعم الخير على مصر أيضًا وسائر بلاد المسلمين.

وقد كان عمر بن الخطاب وعماله يستقبلون السفن المحملة بالإمدادات من الطعام والمؤن، التي كانت تأتي من مصر عبر هذا الخليج، ويجمعها في دار الدقيق، ويقوم بتوزيعها على المسلمين كل حسب حاجته وكان يقوم بالإشراف على ذلك بنفسه، وقد استخدم طريقة كتابة الصكوك في تقسيم المساعدات على المسلمين كل يأخذ ما يستحق وما يحتاج من مؤونة ومساعدات، ومن لم يأت كان يرسل إلى منازلهم ما يحتاجون من دقيق وتمر وزيت وغيرها من معونات شهرية يستلمونها كل حسب حاجاته (۲). وطريقة الصكوك هي ما يسمى بوقتنا الحاضر البطاقات التموينية أثناء الحروب والنوازل، توزع على المتضررين وبها يتم توزيع المؤن عليهم كل حسب حاجته وعدد أسرته.

# خامسًا: إخرام اللاجئين والنازحين ورجعهم إلى البادية.

في أثناء عام الرمادة وما رافقها من قحط وجدب، نزح الكثير من المسلمين من البادية إلى المدينة؛ بحثًا عن الطعام والشراب، وبعد انتهاء الأزمة أمر عمر بن الخطاب هولاء النازحين بالعودة إلى البادية وإلى ديارهم، وقد قام عمر عمر بتعيين عمال له بالإشراف على ذلك كل من ناحيته يمدونهم بالطعام ويخرجونهم إلى ديارهم بسلام، وقد جاءت بذلك عدة روايات منها: رواية مالك بن أوس بن الحدثان -

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق،١١٣٠.



<sup>(</sup>١) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، مرجع سابق، ٣٧٥١٢.

﴿ مِنَ الْقَرْيَةِ إِلَى مَا كُنْتُمُ اعْتَدْتُمْ مِنَ الْقَرْيَةِ إِلَى مَا كُنْتُمُ اعْتَدْتُمْ مِنَ الْقَرْيَةِ إِلَى مَا كُنْتُمُ اعْتَدْتُمْ مِنَ الْبَرِّيَّةِ. فَجَعَلَ عُمَرُ يَحْمِلُ الضَّعِيفَ مِنهُمْ حَتَّى لَحِقُوا ببلادِهِمْ "(١).

وفي روإيات أخرى قد ذكرت أن عمر بن الخطاب ﴿ حَالَ يقوم بنفسه بحثِّ النازحين للعودة إلى ديارهم، ففي رواية أبي مروان عن أبيه عن جده - انه قال: رَأَيْتُ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ حِينَ وِقَعَ المَطَنُ عامَ الرَّمِادَة يُخْرِجُ الأَعْرابَ يَقُولُ: اخْرُجُوا اخْرُجُوا. الحَقُوا بِبِلادكُمْ"(٢). أما الروإيات التي كتبها المؤرخون عن قيامه بتعيين عمال ليشرفوا على تزويدهم بالمؤن واخراجهم إلى ديارهم، فمنها رواية زيد بن أسلم عن أبيه - انه قال: "فلما مطرت رأيت عمر قد وكل كل قوم من هؤلاء النفر بناحيتهم يخرجونهم إلى البادية ويعطونهم قوة وحملانا إلى باديتهم ولقد رأيت عمر يخرجهم هو بنفسه قال أسلم وقد كان وقع فيهم الموت فأراه مات ثلثاهم ويقى ثلث وكانت قدور عمر يقوم إليها العمال في السحر يعملون الكركور حتى يصبحوا ثم يطعمون المرضى منهم ويعملون العصائد"(٣). فمن خلال هذه الرواية يلاحظ أن من نتاج هذه المجاعة موت الكثير من المسلمين بسبب قلة وندرة الطعام والشراب مما أدى إلى هلاك الكثير وفتك الأمراض بالآخرين، فقد كان - الموتى ويصلى عليهم ويشرف على دفنهم بنفسه كما كان يشرف بنفسه على إعداد الطعام للمرضى، فعن أوس بن حدثان - الله عن بني النضر أنه قال: "وكانَ يتَعاهَدُ مَرْضِاهُمْ وأَكْفانَ مَن ماتَ منهُمْ. لَقَدْ رَأَيْتُ المَوْتَ وقَعَ فيهمْ حينَ أَكُلُوا الثُّفْلَ. وكانَ عُمَرُ يَأْتِي بِنَفْسه فَيُصَلِّي عَلَيْهِمْ. لَقَدْ رَأَيْتُهُ صَلِّي عَلَى عَشَرَةٍ جَمِيعًا"('').

<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق ، ١١٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ١٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر، تاريخ دمشق، مرجع سابق، ٤٨١٤٤.

<sup>(</sup>٤) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ١١٣.

فمن خلال هذه الروايات يلاحظ أن عمر بن الخطاب هـ قد أدار الأزمة بحنكة اقتصادية غير مسبوقة، فعند زوال السبب وهو قلة الأمطار وانحباسها، أمر النازحين واللاجئين ممن قدموا المدينة بالعودة لديارهم؛ وذلك خوفًا من الكثافة السكانية وازديادها بالمدينة مما يصعب مستقبلًا من ضبط الموارد وتوزيعها عليهم.

الجزء الثانى

بالإضافة إلى أن هؤلاء النازحين كان جلّ عملهم هو الزراعة ورعي الماشية، فإن استقروا بالمدينة فإن قطاع الزراعة والماشية سيتأثر تأثرًا شديدًا؛ وذلك بسبب عزوفهم عن مهنتهم الأساسية وذهابهم للتجارة، أو استسهال حياة المدينة، فعندها لن يجدوا من يقوم بهذه المهن المهمة للمسلمين في ذلك الوقت لتوفير احتياجات الدولة من موارد زراعية وحيوانية.

كما أن رجوع النازحين إلى باديتهم فيه محافظة على سلامة وفصاحة اللغة العربية من أن تختلط بلغات أخرى في المجتمع المدني، وبذلك يحافظ أهل البادية على نقاء اللغة دون شوائب، وكما هو معروف عن العرب قديمًا كانوا يرسلون أبناءهم للبادية ليتعلموا فصاحة اللغة العربية، وطلاقتها، بالإضافة إلى تعلمهم فنون الفروسية والشجاعة، وغيرها من مهارات اقتصرت على أهل البادية. وبعد معرفة الإجراءات التي قام بها عمر ورايس على أزمة عام الرمادة نهائيًا، يمكن القول أنه لم يقم بهذه الإجراءات بشكل عشوائي، وإنما ما قام به—كان في منتهى التنظيم والتخطيط. فقد استخدم الأساليب والإجراءات التي قام بها تعتبر في عصرنا الحاضر على أكمل وجه، وهذه الأساليب والإجراءات التي قام بها تعتبر في عصرنا الحاضر من أهم وأرقى أساليب التنظيم والإدارة في النظام الاقتصادي للدول الإسلامية، وغير الإسلامية. فجعل من طريقته—كافي إدارة هذه الأزمة اقتصاديًا أنموذجًا يحتذى به مستقبلًا في معالجة المشكلات الاقتصادية الحديثة.

فعمر بن الخطاب- الله - المساعدة الجياع بالمدينة المنورة وما حولها دون

النظر هل هو مسلم أو غير ذلك فهو تحت حماية المسلمين، فلم يفرق بينهم - الله بالمعاملة فعندما نفدت الإمدادات من الطعام والموارد الأساسية من المدينة استغاث بعماله على البلاد الإسلامية التي فتحت، وهذا دليل ضرورة استغلال الموارد المحلية الموجودة بالبلد المنكوبة أولًا، وفي حال نفاد هذه الموارد يجوز الاستغاثة بغيرها من بلاد إسلامية.

# المطلب الثاني: البلاد التـي أسـهمت بتوجيـه مـن عمـر ﴿ فِي مواجهـة المجاعة عام الرمادة.

بعد أن منّ الله على المدينة المنورة وجزيرة العرب بهطول الغيث، كان لا بد من إجراءات سريعة وفورية من عمر بن الخطاب على لأن الجوع قد فتك بالمسلمين في جزيرة العرب، فلا مجال للصبر إلى أن يزرعوا ويحصدوا، فالمسلمون آنذاك بين الجائع والهالك، مما دعاه على المسارعة في طلب الغوث والعون من ولاته في الأقاليم والأمصار المجاورة الإسلامية، فالمسلم للمسلم كالجسد الواحد وهذا ما يميز ديننا الإسلامي، وقد جاء في ذلك قول رسولنا الكريم: "مَثَلُ المُؤْمِنِينَ فِي تَوادِّهِمْ وَتَراحُمِهِمْ، وتَعاطُفِهِمْ مَثَلُ الجَسندِ إذا اشْتكى مِنه عُضْو تداعى لَهُ سائِرُ الجَسندِ بالسبّهرِ والحُمّى "(۱). ففي هذا الحديث تصريح وتعظيم حقوق المسلمين بعضهم على بعض، وحثهم على التراحم والتعاضد في غير إثم ولا مكروه ولا عدوان.

كما كان- الحرص على تفقد أحوال الرعية ودائم السؤال عنهم وعن أحوالهم، فقد جاء في رواية الشافعي (ت٢٠٤ه) - المُؤالِثَةُ -قوله: " أنَّ عُمَرَ عَسَّ المَدِينَةَ ذات ليلة عام الرَّمادَةِ فَلَمْ يَجِدْ أَحَدًا يَضْحَكُ، ولا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ فِي مَنازِلِهِمْ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب: البر والصلة والآداب، باب: تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، ٢٠١٨، ٢٠١٨.



على العادة، ولَمْ ير سائِلًا يَسْأَلُ، فَسَأَلَ عَنْ سَبَبٍ ذَلِكَ فَقِيلَ لَهُ: يا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ إِنَّ السُوَّالَ سَأَلُوا فَلَمْ يُعْطَوْا فَقَطَعُوا السُّوَالَ، والنّاسُ فِي هَمِّ وضِيقٍ فَهُمْ لا يَتَحَدَّثُونَ ولا يَضْحَكُونَ. فَكَتَبَ عُمَرُ إلى أبِي مُوسى بِالبَصْرةِ أَنْ يا غَوْتَاهُ لِأُمَّةِ مُحَمَّدٍ. وكَتَبَ إلى عَمْرو بْنِ العاصِ بِمِصْرَ أَنْ يا غَوْتَاهُ لِأُمَّةِ مُحَمَّدٍ" (١). فعندها بعث عمر بن الخطاب عَمْرو بْنِ العاصِ بِمِصْرَ أَنْ يا غَوْتَاهُ لِأُمَّةِ مُحَمَّدٍ" (١). فعندها بعث عمر بن الخطاب عَمْرو بْنِ العاصِ بِمِصْرَ أَنْ يا غَوْتًاهُ لِأُمَّةِ مُحَمَّدٍ" (١). فعندها بعث عمر بن الخطاب ولا المؤلفة في الأقاليم الإسلامية التي لم تتأثر بهذه الأزمة الخانقة بالغوث والإمدادات اللازمة، فقد ذكر ذلك ابن الجوزي (ت والنجدة، وأن يمدوه سريعًا بالمؤن والإمدادات اللازمة، فقد ذكر ذلك ابن الجوزي (ت عَمَلُ إلى أُمَراءِ الأَمْصارِ يَسْتَغِيثُهُمْ لأَهْلِ المَدِينَةِ ومَن حَوْلَها ويَسْنتَمِدَّهُمْ " (١).

وجاء في البداية والنهاية لابن كثير (ت ٤٧٧هـ) - مَعَ الله - قوله: "وكتب إلى أمراء الأمصار أن أغيثوا أهْلَ المَدِينَةِ ومَن حَوْلَها، فَإِنَّهُ قَدْ بَلَغَ جَهْدُهُمْ "(٣).

### أُولًا: الإمدادات ووصولها من الشام

كتب عمر بن الخطاب - إلى والي الشام آنذاك معاوية بن أبي سفيان - الله عن الاستجابة وأرسل القوافل محملة بالطعام والإمدادات اللازمة لإغاثة

<sup>(</sup>١) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٩٠١٧.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، مرجع سابق، ١٥١١٤.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٩١١٧.

المسلمين المتضررين في جزيرة العرب، يقول ابن سعد (ت ٢٣٠ه) - المُخْلَفَةُ -: "وكَتَبَ اللَّي مُعاوِيةً: إذا جاءَكَ كِتابِي هَذا فَابْعَثْ إلَيْنا مِنَ الطّعام بِما يُصْلِحُ مَن قِبَلَنا فَإِنَّهُمْ قَدْ هَلَكُوا إلا أَنْ يَرْحَمَهُمُ اللَّهُ "(١). فما كان من معاوية - الله أن أرسل أبا عبيدة عامر بن الجراح - الله و عبيدة الله الواصلين بن الجراح - الله و الواصلين الجريرة العرب بعد استغاثة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب المحاللة على الأمصار.

وقد أمر عمر بن الخطاب ﴿ عماله باستقبال هذه القوافل، وقد ذكر ذلك ابن الجوزي (ت٩٥ه ﴿ عَلَيْهِ أَبُو عُبَيْدَةَ بُنُ الجوزي (ت٩٥ه ﴿ عَلَيْهِ أَبُو عُبَيْدَةَ بُنُ الْجَرَاحِ (٢٠).

وقد جاء أبو عبيدة - في قافلة من أربعة آلاف راحلة، محملة بالطعام والكساء والإمدادت الضرورية لإغاثة المسلمين، وقد أمره خليفة المسلمين أن يقوم بتوزيعها بنفسه على المتضررين خارج المدينة، ففي رواية سيف بن عمر عن شيوخه قال: " أنَّ أبا عُبَيْدَةَ قَدِمَ المَدِينَةَ ومَعَهُ أَرْبَعَةُ آلافِ راحلة تحمل طعاما، فأمره عمر بتفريقها في الأحياء حَوْلَ المَدِينَة "(").

ففي هذا حنكة اقتصادية، ونظرة مستقبلية، من عمر بن الخطاب وهوفي جعل أبي عبيدة ويقوم بالإشراف على توزيع الطعام على المتضررين في ديارهم بنفسه؛ وذلك كي لا ينزح المسلمون للمدينة بحثًا عن الطعام والمعونات التي وصلت، ففي هذا طمأنة لنفوس المسلمين أن جميع المسلمين في كل مكان من جزيرة العرب

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٩٠١٧.



<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٣٧١٣.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، مرجع سابق، ١١٥١٤.

ستصلهم الإمدادت، وأن يُهدِّئ من روعهم ويبقوا في ديارهم ومنازلهم، حتى لا يسببوا كثافة سكانية في المدينة مما يصعب توزيع الإمدادات عليهم بالعدل. وقد نفذ أبوعبيدة — أمر عمر بن الخطاب — في توزيع الطعام والمؤن على أهل البادية ومن هم حول المدينة، ومن ثم رفع تقريرًا بذلك لعمر بن الخطاب — في - فقرر أن يكافئه على جهوده بأربعة آلاف درهم، فلم يوافق أ بو عبيدة — في - بادئ الأمر، ولكن تحت إصرار عمر بن الخطاب — وافق على قبولها، وقد ذكر ذلك ابن كثير (ت عمر عمر بن الخطاب وافق على قبولها، وقد ذكر ذلك ابن كثير (ت عمر عمر بن الخطاب على ملوك أمر له بأربعة آلاف درهم فأبى أن يقبلها، فلح عليه عمر حتى قبلها "(۱). وهذا دليل على سلوك وأخلاق عمر بن الخطاب مع رعيته وعماله فهو الخليفة العادل الرحيم مع المسلمين كافة.

# ثانيًا: الإمدادات ووصولما من العراق.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٤٠١٣.



<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ٩٠١٧.

ويُكْسُونَهُمُ العَباءَ حَتَّى رَفَعَ اللَّهُ ذَلِكَ عَن المُسْلِمِينَ "(١).

وقد استمرت المعونات تأتي إلى أن فرَّج الله - الله عن المسلمين هذه الأزمة التي حلت بجزيرة العرب، وخفت آثارها عن المسلمين المتضررين، فلله المنة من قبل ومن بعد.

### ثالثًا: الإمدادات ووصولها من مصر

كما بعث عمر بن الخطاب - بكتابِ إلى عمرو بن العاص - والي مصر، بالغوث السريع، ففي رواية لابن سعد (ت ٢٣٠هـ) - أكد ذلك في طبقاته. وهو ما يؤكده أيضا ابن عبد الحكيم (ت ٢٥٠هـ) - أشار إلى أن عمرو بن العاص - قد بعث بهذه الإمدادات من مصر إلى جزيرة العرب في عام الرمادة (٣).

ولكن بعد الرجوع إلى تاريخ فتح مصر وجدت الباحثة أنه كان في سنة عشرين فتح هجريًا، فقد ذكر ذلك خليفة بن خياط(ت ٢٤٠ه) - الشالة - بقوله: "سنة عشرين فتح مصر وفيها أمر مصر" (أ). وذكره الذهبي (ت ٢٤٨ه) - الشالة -ذلك بقوله: "سنة عشرين: فتح مصر فيها: فتحت مصر "(أ)، وكما ذكر بينما كان عام الرمادة في سنة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ٢٣٦١٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٣٦١٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن عبد الحكم، فتوح مصر والمغرب، مرجع سابق، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٤) ابن خياط، أبو عمرو، خليفة الشيباني العصفري البصري، تاريخ خليفة بن خياط، (ط٢)، تحقيق: د. أكرم ضياء العمري، بيروت، دار القلم،دمشق، مؤسسة الرسالة، ١٣٩٧ه، ص: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٥) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز، سير أعلام النبلاء، (ط٣)، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ٥٠١ هـ ١٩٨٥م، مجلد: راشدون، ص١٢٢.

ثماني عشرة هجريًا، بناءً على اجتماع أغلب المؤرخين القدامى - وهو ما تم الإشارة له سابقًا -.

ففي أثناء عام الرمادة كان عمرو بن العاص واليًا على فلسطين بعد أن فتحها، وهو ما جاء في مختصر تاريخ دمشق لابن منظور (ت١١ه) والله القول أن بقوله: "وقال: وولّى عمر عمرو بن العاص فلسطين والأردنّ "(١). فهنا يمكن القول أن المساعدات قد تكون قدمت بادئ ذي بدئ من فلسطين إلى جزيرة العرب، ومن ثم بعد فتح مصر استمرت الإمدادات لجزيرة العرب، عن طريق البر، وعن طريق البحر بعد حفر خليج أمير المومنين، وقد أشار ابن كثير (ت٤٧٧ه) والله الله تكن فُتِحتُ بقوله:"..لكنَّ ذِكْرَ عَمْرو بْنِ العاصِ فِي عام الرّمادة مِمْشُكلٌ، فَإِنَّ مِصْرَ لَمْ تكن فُتِحتُ فِي سننة تَمانِي عَشْرَة، أو يكونَ عمرو ابن العاص في عام الرمادة وهم والله أعلم "(١). أو أن عمر بن الخطاب في عمرو بن العاص في عام الرمادة وهم والله أعلم "(١). أو أن عمر بن الخطاب وذلك لأنه يستدل من قول ابن كثير السابق، أن آثار عام الرمادة من الفقر والجوع وإنما استمرت آثار هذه الأزمة التي ألمت والحاجة، لم تكن مقصورة على عام واحد وإنما استمرت آثار هذه الأزمة التي ألمت بجزيرة العرب في عام ثمانية عشر هجريًا، أعوامًا أخرى قد تلتها.

مما جعل عمر بن الخطاب ﴿ يطلب الغوث المستمر من ولاته على الأقاليم والأمصار الإسلامية، وذلك يبدو أكثر منطقيًا وهو أن أثر المجاعة لم يكن لينتهي

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري، مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، (ط۱)، تحقيق: روحية النحاس، رياض عبد الحميد مراد، محمد مطيع، دمشق، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، ۱۶۲۸ه – ۱۹۸۴م، ۱۹۸۹م، ۲٤۲۱۹.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٩٠١٧.

مباشرة في نفس العام، فمن كانت له ماشية فقد هلكت ولن تتعوض في يوم وليلة، ومن كان رزقه وقوته وعمله الأساس على الزراعة، فإن المزروعات قد ماتت والأرض قد جدبت بسبب قلة الأمطار، فمن غير المعقول أن يتم زراعتها وحصدها وتوزيعها على المحتاجين في نفس العام فذلك أمر غير منطقي. ومما يؤكد قول إن عمر على قد بعث بهذا الكتاب بعد فتح مصر أي في السنة العشرين هجريًا وما بعدها هو قول الشافعي(ت ٤٠٢ه) - مَعْ الله الله عمر عَسَ المدينة ذات ليلة عام الرَّمادة فَلَمْ الشافعي(ت ٤٠٢ه) على النّاسُ في منازلِهمْ عَلى العادةِ، ولَمْ ير سائِلًا يَسْأَلُ، فَسَالَ عَنْ سَبَبٍ ذَلِكَ فَقِيلَ لَهُ: يا أمِيرَ المُؤْمِنِينَ إنَّ السُولِل سَأَلُوا فَلَمْ يُعْطَوْا فَقَطَعُوا فَسَأَلَ عَنْ سَبَبٍ ذَلِكَ فَقِيلَ لَهُ: يا أمِيرَ المُؤْمِنِينَ إنَّ السُولِل سَأَلُوا فَلَمْ يُعْطَوْا فَقَطَعُوا السُوالَ، والنّاسُ في هم وضيقِ فَهُمْ لا يتَحَدَّثُونَ ولا يَضْحَكُونَ "(۱).

فمن خلال هذه الرواية يتبين أنه من غير الممكن أن يستغرب ويتعجب أمير المؤمنين من عدم ضحك وحديث المسلمين أثناء وقوع أزمة عام الرمادة لأنه أمر طبيعي، ولكن الذي جعله يستغرب ويسأل عن عدم ضحكهم، وحديثهم، وبهجتهم هو ما بعد مرور عام الرمادة، وانقشاع هذه الغمة والأزمة عن جزيرة العرب، فقد ظن—أن أمور المسلمين قد أصبحت بخير، ولكن الرد جاءه كالصاعقة وعلى غير ما كان متوقعا ،مما جعله يبعث بكتاب شديد اللهجة غاضبًا إلى عمرو بن العاص—هرا قائلًا فيه: "من عبد الله عمر أمير المؤمنين إلى العاص بن العاص: سلام؛ أما بعد؛ فلعمرى يا عمرو ما تبالى إذا شبعت أنت ومن معك أن أهلك أنا ومن معي؛ فيا غوثاه، ثم يا غوثاه! "(٢).

<sup>(</sup>٢) ابن عبد الحكم، فتوح مصر والمغرب، مرجع سابق، ص١٩٠.



<sup>(</sup>١) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٩٠١٧.

فما كان من عمرو بن العاص على إلا أن ردَّ عليه حال وصول الكتاب بقوله: "لعبد الله عمر أمير المؤمنين، من عمرو بن العاص؛ أما بعد فيا لبيك ثم يا لبيك! قد بعثت إليك بعير أوّلها عندك وآخرها عندي. والسلام عليك ورحمة الله"(١).

الجزء الثاني

فهذه الرواية ما هي إلا دليل قوي على أن الاستغاثة بعمرو بن العاص هي بهذه اللهجة القوية، وسرعة الاستجابة وكثرتها كان بعد انقضاء عام الرمادة، وكانت هذه الإمدادات للقضاء على آثار ما خلفه هذا العام من مجاعة وفقر وبؤس وتشرد.

وقد أمر عمر بن الخطاب عمرو بن العاص الهام الإمدادات برًا وبحرًا، كما أمر عماله أن يستقبلوا هذه القوافل القادمة من مصر بأفواه الشام وأن يقوموا بنحر الجزور وإطعام المحتاجين من المسلمين، ففي رواية موسى ابن طلحة المهاد: "كَتَبَ عُمَرُ إلى عَمْرِو بْنِ العاصِ أنِ ابْعَثْ إلَيْنا بِالطَّعامِ عَلى الإبلِ وابْعَثْ في البَحْرِ. فَبَعَثَ عَمْرُو عَلى الإبلِ فَلُقِيَتِ الإبلِ بِأَفْواهِ الشّامِ فَعَدَلَ بِها رُسُلُهُ يَمِينًا وشِمالا يَنْحَرُونَ الجُزُرَ ويُطْعِمُونَ الدَّقِيقَ ويُكْسُونَ العَباءَ"(٢).

كما أرسل عمرو بن العاص - قوافل محملة بالإمدادات تقدر بعشرين سفينة محملة بالدقيق والودك، وبعث بالبر بألف من البعير تحمل الدقيق، كما بعث بخمسة الآف كساء (٣)، وقد كانت تصل تباعًا للجزيرة العربية. فما أن وصلت أول قافلة منها، أمر عمر بن الخطاب - عالم عماله ومنهم الزبير بن العوام - أن يقوموا بتوزيعها على أهل البادية (٤) على جميع الجهات ومنها تهامة، كما جاء في رواية أخرى عن

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق، ٣٨٢١٠.



<sup>(</sup>١) ابن عبد الحكم، فتوح مصر والمغرب، مرجع سابق، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٣٦١٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البلاذري، جمل من أنساب الأشراف، مرجع سابق، ٣٨٣١٠.

موسى بن طلحة - او يَعَثَ رَجُلا إلى الجارِ إلى الطَّعامِ الَّذِي بَعَثَ بِهِ عَمْرٌو مِن مِصْرَ فِي البَحْر فَحُمِلَ إلى أَهْلِ تِهامَةَ يُطْعَمُونَهُ "(١).

كما في رواية أخرى ذكرت أن عمر بن الخطاب - و قد أعطى نصائح لعماله الذين يقومون على استقبال هذه القوافل المحملة بالإمدادات، بقوله: "أمّا الظُرُوفُ فَاجْعَلْها لُحُفًا يَلْبَسُونَها وأمّا الإبِلُ فانْحَرْها لَهُمْ يَأْكُلُونَ مِن لُحُومِها ويَحْمِلُونَ مِن فَاجْعَلْها لُحُفًا يَلْبَسُونَها وأمّا الإبِلُ فانْحَرْها لَهُمْ يَأْكُلُونَ مِن لُحُومِها ويَحْمِلُونَ مِن وَدَكِها ولا تَنْتَظِرُ أَنْ يَقُولُوا نَنْتَظِرُ بِها الحَيا. وأمّا الدَّقِيقُ فَيصْطَنِعُونَ ويحرزون حتى يأتى أمر اللَّهِ لَهُمْ بالفَرَج "(٢).

وهذا دليل على أن الخليفة العادل عمر بن الخطاب هـ الحرص على أن تصل هذه الإمدادات والمون إلى المحتاجين والمستحقين من المسلمين المتضررين في جميع أرجاء الجزيرة العربية، وألا ينتفع بها جزء دون الآخر.

ومن خلال هذه الروايات يظهر سرعة الاستجابة لأمر الخليفة، ومقدار وحجم الإمدادات التي قام ببعثها ولاة المسلمين على الشام والعراق ومصر، فور وصولهم كتاب الاستغاثة من عمر بن الخطاب— الفكيف لا وولاة هذه الأقاليم من خيرة الصحابة وأكرمهم وأتقاهم، الذين يهمهم أمر المسلمين بكل شؤونهم. فواجب الدول المسلمة تجاه بعضها البعض التكافل والتعاضد فيما بينها في المحن والأزمات، فالدولة الإسلامية كالجسد الواحد، إذا تعرض جزء منها لأزمة طارئة، هب باقي أجزاء وأنحاء الدولة الإسلامية الأخرى لمساعدته بكل ما أوتي من قوة، فكل إقليم منها هو جزء لا يتجزأ من كيان الدولة الإسلامية عامة.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ٢٣٦١٣.



<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مرجع سابق، ٢٣٦١٣.

# الخاتمة

الجزء الثاني

### النتائج :

١- إن مفهوم النظام الاقتصادي قد تعددت تعريفاته، وهذا يعود إلى جدية وحداثة مصطلح الاقتصاد واتساع دلالاته واختلاف تصورات العلماء حوله.

٧- إن الأزمات هي حالة من عدم الاستقرار تتعرض لها دولة معينة يتوقع منها تغيير إيجابي أو سلبي، وغالبًا يكون غير مرغوب فيه، والإدارة في هذه الأزمات هي فن في إيجاد حلول مناسبة من تخطيط جيد، فأصول الإدارة موجودة منذ زمن رسولنا الكريم، وممتدة إلى زمننا الحاضر الإسلامي وتكون بالرجوع إلى الكتاب والسنة في تطبيقها، ولكن تختلف بالكيفية والهيئة.

٣- تعرضت المدينة المنورة وشبه جزيرة العرب سنة ١٨ ه، القحط وإنحباس للأمطار فأمحلت أرضها وأصبحت جدباء، مما أدى إلى موت الماشية والمزروعات ، وإنتشار المجاعة بين المسلمين، وهو ما يسمى بعام الرمادة.

٤- تعددت أسباب تفاقم أزمة عام الرمادة وانتشار المجاعة، فمنها عوامل مادية وأخرى عوامل معنوية.

ادار عمر بن الخطاب - هذه الأزمة باقتدار وشجاعة وقدرات إدارية عالية،
 عكست حنكته وفراسته وقدرته في مواجهة وإدارة الأزمات.

٦- ضرب عمر بن الخطاب- الله عمر بن الخطاب المسلمين في الصبر في كل أطوار هذه الأزمة والمجاعة، فكان يشارك ويواسي المسلمين في همومهم وجوعهم، فمواساة الرعية وقت حدوث الأزمات هي خير معين لهم للتحمل والصبر لتجاوزها.

٧- شكَّل خليفة المسلمين من مجموعة من الصحابة فرقة تختص بإحصاء وتعداد أعداد المسلمين النازحين إلى المدينة والإشراف عليهم، وأمرهم بالاجتماع معه مساء

كل يوم، ليمدوه بكل تطور جديد بالأعداد.

٨- حرص عمر بن الخطاب - الله على توجيه رعيته والمسلمين وتعليمهم كيفية
 الاقتصاد وتوفير الاستهلاك بالموارد.

9- اهتم الخليفة عمر - الجانب المعنوي والروحي فكان كثير الاستغفار والاستعانة بالله والتضرع له وحث المسلمين على الدعاء والابتعاد عن الخطايا، فالدعاء هو سلاح المسلم، وهو من أهم أسباب انفراج الكروب والهموم.

• ١- أقام عمر بن الخطاب - المسلمين الخطاب المسلمين الخطاب المسلمين الخطاب المسلمين الخطاب المسلمين الخياء المسلمية المس

1 1 - فرض خليفة المسلمين مبدأ التكافل والإيثار وألزم المسلمين به وبدأ بنفسه ويأهل بيته.

17 - أوقف خليفة المسلمين حد السرقة في عام الرمادة، لصعوبة الحكم على من سرق جوعًا وعلى من سرق لغير ذلك.

٤١- حرص عمر بن الخطاب- اللهاء على إعادة النازحين إلى باديتهم بعد انتهاء الأزمة وهطول الأمطار، وذلك بتكليف من يشرف على عودتهم وتأمين كل ما يلزمهم من غذاء وملبس ومسكن، لأن الهجرة العشوائية تزيد من تفاقم الأزمات الاقتصادية.

• ١ - رؤية عمر بن الخطاب-□-الاقتصادية المستقبلية بأن أمر والي مصر بحفر خليج أمير المؤمنين، بين الحجاز ومصر لإمداد المسلمين بالطعام والكساء، في حال تعرضت بلاد المسلمين لأزمة مستقبلًا.

17- اعتمد الخليفة عمر - الأمر على موارد المدينة المنورة وجزيرة العرب، وعندما فرغت توجه إلى ولاته في البلاد المسلمة من الشام والعراق ومصر.

١٧ -إن البلاء غير مقصور على غير المسلمين فربما تكون أشد قسوة وفتكًا بالمسلمين، فهو تمحيص ورفع درجات للمسلمين وليس عقوبة كما يشاع قوله.

١٨ - إن صبر المسلم على الأزمات والمصائب نابع من إيمانه بالله تعالى والتسليم
 بالقضاء والقدر، مما يجعله يتقبل ويرضى بها ويتحمل أثرها.

9 - إن ما قام به عمر بن الخطاب هـ في عام الرمادة من مواقف وإجراءات وخطط، يعتبر قدوة للمسلمين عامة، وقادة المسلمين خاصة، في كل زمن وعصر، للاقتداء به والتشبه به بإنسانيته وحنكته وأخلاقه ونظرته المستقبلية الاقتصادية.

· ٢ - لا يجوز اللجوء للدول غير المسلمة في حال الأزمات لطلب الإمدادات، في حال توفر في الدول المسلمة المجاورة لها ما يغنيهم عن ذلك.

٢١ – إن التعاون بين خليفة المسلمين والرعية، يقي الرعية كثيرًا من آثار الأزمات والشدائد والنوازل.

### التوصيات:

1 – أن يتناول موضوع الأزمات والمجاعات بصورة عامة لا خاصة، فالمجاعات عبر العصور كثيرة ومتعددة الأسباب، كما أن أساليب إداراتها ومحاربتها مختلفة ومتعددة، فلا بد من تجميع هذه الأزمات والتجارب البشرية وجمع تلك الأساليب لاستكمال وسائل المواجهة.

٢ - ينبغي توجيه الأبحاث لدراسة أزمات أخرى وطرق مواجهتها، وتوعية الناس
 لكيفية التعامل معها، حتى لا تقع وهم في غفلة ولا يعلمون ما يفعلون.

٣- على المنظمات الغوثية الإسلامية التي تسهم في مساعدة اللاجئين والمنكوبين



أن يجعلوا الخليفة عمر - الله -قدوتهم في سلوكه وأسلوبه في إدارة هذه الأزمة.

٤ - كما ينبغي على المنظمات الغوثية الإسلامية أن تدرس سلوك عمر - وتقوم بتدريسه لعمالها وتلقين المنتسبين إليها، فهو أول من اتبع هذا المنهج في الإدارة والتنظيم الاقتصادي.

### فهرس الصادر والراجع

- القرآن الكريم
- ابن الأثير، عز الدين، أبو الحسن علي بن أبي الكرم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، الكامل في التاريخ، (ط۱)، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، بيروت، دار الكتاب العربي، ۱٤۱۷هـ ۱۹۹۷م.
- ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي، المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، (ط۱)، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ۱۲۱۸هـ-۱۹۹۸م.
- ابن القيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين، إعلام الموقعين عن رب العالمين، (ط۱)، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، بيروت، دارالكتب العلمية، ١٤١١هـ-١٩٩١م.
- ابن حبان، محمد بن حبان البستي، الثقات، (ط۱)، تحت مراقبة: الدكتور محمد عبد المعيد خان مدير دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن الهند، دار المعارف العثمانية، ١٣٩٣هـ ١٣٩٣هـ ١٩٧٣م.
- ابن حجر العسقلاني، الحافظ، أبو الفضل، أحمد بن علي ابن حجر شهاب الدين العسقلان الشافعي، تقريب التهذيب، تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، بيروت، ٥٩٧هه-١٩٧٥م.
- ابن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، مسند الإمام أحمد بن حنبل، (ط۱)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرين، إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، ۲۱۱ هـ ۲۰۰۱م.
  - ابن خياط، أبو عمرو، خليفة الشيباني العصفري البصري، تاريخ خليفة بن خياط، (ط۲)، تحقيق: د. أكرم ضياء العمري، بيروت، دار القلم، دمشق، مؤسسة الرسالة، ٢٩٧ه.

- -ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، (ط۱)، الطبقات الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١هـ ١٩٩٠م.
- ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل المرسي، المحكم والمحيط الأعظم، (ط١)، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، بيروت، دار الكتب العلمية، ٢١١ه-٢٠٠٠م.
- ابن شبة، أبو زيد، عمر بن شبة (واسمه زيد)بن عبيدة بن ريطة النميري البصري، تاريخ المدينة المنورة، (د.ط)، تحقيق: فهيم محمد شلتوت، جدة، طبع على نفقة:السيد حبيب محمود أحمد، ١٣٩٩ه.
- ابن عبد الحكم، عبد الرحمن بن عبد الله، أبو القاسم المصري، فتوح مصر والمغرب، (د.ط)، مكتبة الثقافة الدينية، ١٤١٥ه.
- ابن عساكر، أبو القاسم، علي بن الحسن بن هبة الله، تاريخ دمشق، (دط)، تحقيق: عمرو بن غرامة العموري، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١هـ ٩٩٩م.
- ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، معجم مقاييس اللغة، المحقق: عبد السلام محمد هارون، (د.ط)، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، البداية والنهاية، (د. ط)، دار الفكر، ٧٠١ هـ ١٩٨٦م.
- ابن كثير،أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي البصري ثم الدمشقي، مسند أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب رضي الله عنه وأقواله على أبواب العلم، (ط١)،تحقيق: عبد المعطي قلعجي، المنصورة، دار الوفاء، ١٤١١هـ-١٩٩١م.
- ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، مسند الفاروق أمير الله عنه وأقواله

على أبواب العلم، (ط۱)، تحقيق:إمام بن علي بن إمام، مصر،دار الفلاح، ٢٣٠هـ على أبواب العلم، (ط۱)، تحقيق:إمام بن علي بن إمام، مصر،دار الفلاح، ٢٣٠هـ على أبواب العلم، (ط۱)، تحقيق:إمام بن علي بن إمام، مصر،دار الفلاح، ٢٠٠٩هـ

الجزء الثاني

- ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، سنن ابن ماجه، (د.ط)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية -فيصل عيسى البابي الحلبي، ٢٥٩ م.
- -ابن منظور، أبو الفضل، محمد بن مكرم جمال الدين الإفريقي المصري، لسان العرب، (ط۳)، بيروت، دار صادر، ١٤١٤ ه.
- ابن منظور، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري، مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، (ط۱)، تحقيق: روحية النحاس، رياض عبد الحميد مراد، محمد مطيع، دمشق، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، ۲۰۱ه ۱۹۸۶م.
- أبو العينين، جميل جودت، أصول الإدارة من القرآن والسنة، (ط١)، دار ومكتبة الهلال، ٢٠٠٢م.
- -أبو جليل، حمدي، القاهرة شوارع وحكايات، (د.ط)، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٨٠٠٨.
- أبو داود، سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدي السيِّدِسْتاني، سنن أبي داوود، (د.ط)، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، صيدا بيروت، المكتبة العصرية، (د.ت).
- أبو سليمان، عبد الوهاب إبراهيم، كتابة البحث العلمي صياغة جديدة، (ط۳)، جدة ،دار الشروق، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٧م.
- الألباني، محمد ناصر الدين، صحيح سنن أبي داوود، (ط۱)، الرياض ،مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، ١٤١ه ٩٩٨م.

- الألباني، محمد ناصر الدين، غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام، (ط۳)،بيروت، المكتب الإسلامي، ٥٠٤١ه.
- البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الجعفي، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه (صحيح البخاري)، (ط۱)، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي)، ۲۲۲ه.
- البلاذري، حمد بن يحيى بن جابر بن داود، جمل من أنساب الأشراف، (ط۱)، تحقيق: سهيل زكار ورياض الزركلي، بيروت، دار الفكر، ۱۱۷ هـ ۱۹۹۳م.
- الجنيدل، حمد بن الرحمن، مناهج الباحثين في الاقتصاد الإسلامي، الرياض، شركة العبيكان، ٢٠١١هـ.
- الجوهري، محمد، (القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠٠١)، ص ٢٥١، ٥١٥. مارشال، جوردن، موسوعة علم الاجتماع، ترجمة المجلد الثالث.
- الحلو ،ماجد راغب، علم الإدارة العامة ومبادئ الشريعة الإسلامية، الإسكندرية، دار الجامعة الجديدة، ٢٠٠٧م.
- الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز، سير أعلام النبلاء، (ط٣)، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هـ ١٤٠٥م مجلد: راشدون.
- الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، (ط١)، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي،٣٠٠٣م.

- الربيعة، عبد العزيز بن عبد الرحمن بن علي، البحث العلمي حقيقته، ومصادره، ومناهجه، وكتابته، وطباعته، ومناقشته، (ط٣)، الرياض، جميع الحقوق محفوظة للمؤلف
- الزبيدي، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني،أبو الفيض، تاج العروس من جواهر القاموس (د.ط)،دار الهداية،(د.ت).
- -السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، تاريخ الخلفاء، (ط١)،تحقيق: حمدي الدمرداش، مكتبة نزار مصطفى الباز، ٢٠٠٥هـ ٢٠٠٤م.
- السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين، حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، (ط۱)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مصر، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه،١٣٨٧هـ-١٩٦٧م.
- الششتاوي، محمد، منتزهات القاهرة في العصرين المملوكي والعثماني، (ط١)، القاهرة، دار الآفاق العالمية، ٩١٤١ه- ٩٩٩م.
- الشعلان، فهدأ حمد، إدارة الأزمات: الأسس المراحل الآليات، الرياض، أكاديمية نايف العربية للعلوم الأمنية، ٢٠٠٢م.
- الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، تاريخ الرسل والملوك وصلة تاريخ الطبرى، (ط٢)،بيروت، دار التراث، ١٣٨٧ه.
- العز بن عبد السلام، أبو محمد عز الدين عبد العز بن عبد السلام بن أبي القاسم ابن الحسن السلمي الدمشقي (سلطان العلماء)،قواعد الأحكام في مصالح الأنام، (طبعة جديدة منقحة)، راجعه وعلق عليه: طه عبد الرؤوف سعد، القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية، ١٤١٤هـ- ١٩٩١م.
- العسال،أحمد محمد-عبد الكريم،فتحي أحمد،النظام الاقتصادي في الإسلام مبادئه وأهدافه، (ط٣)،القاهرة، مكتبة وهبة، ٩٨٠ م.

- العماري، عباس رشدي، إدارة الأزمات في عالم متغير، (ط١)، القاهرة، مركز الأهرام للترجمة والنشر، ١٤١٤ه.
- الفسوي ، يعقوب بن سفيان بن جوان الفارسي، المعرفة والتاريخ، (ط۲)، المحقق: أكرم ضياء العمري ، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٠١١هـ ١٩٨١م.
- -الفيروز آبادي، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، (ط٨)، إشراف: محمد نعيم العرقسوسي، بيروت، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٦٦ هـ ٢٠٠٥م.
- -القحطاني، مسفر بن علي، النظام الاقتصادي في الإسلام، (ط١)، السعودية، جامعة الملك فهد للبترول والمعادن، ٢٣٠ اهـ ٢٠٠٢م.
- القلقشندي، أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القاهري، مآثر الإنافة في معالم الخلافة، (ط۲)، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، الكويت، مطبعة محكمة الكويت، ٥٨٥ م (شبكة الألوكة)، ٢٤١٤هـ ٢٠٠٤م.
- الكيلاني، أنمار مصطفى، ديراني، محمد عيد، النمذجة في مجال التخطيط التربوي بين النظرية والتطبيق، مجلة جامعة الملك سعود، م ١٠ العلوم التربوية والدراسات الإسلامية (١)، ص ص ٥٠ ٨٨ (٨١٤ هـ ٩٩٨م).
- الماوردي، أبو الحسن، علي بن محمد بن حبيب، النكت والعيون تفسير الماوردي، (د.ط)، بيروت، دار الكتب العلمية، (د.ت).
- الملا، سلوى حامد، دورة القيادة في إدارة الأزمة، كتاب الأمة (سلسلة دورية تصدر كل شهرين عن إدارة البحوث والدراسات الإسلامية -قطر، العدد ١٦٦، ربيع الأول ١٤٣٦هـ، السنة الخامسة والثلاثون.

- النبهاني، تقي الدين، النظام الاقتصادي في الإسلام، (ط٦)، بيروت، دار الأمة للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٤هـ م.
- الهيثمي، نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، (د.ط)، المحقق: حسام الدين القدسي، القاهرة، مكتبة القدسي، ١٤١٤هـ ٩٩٤م.
- بدوي، عبد الرحمن، مناهج البحث العلمي، (ط۳)، الكويت، وكالة المطبوعات، ١٩٧٧.
- حواش، جمال الدين محمد، إدارة الأزمات والكوارث ضرورة حتمية، المؤتمر السنوي الثالث لإدارة الأزمات والكوارث، البحث (٣٨)،القاهرة، كلية التجارة، جامعة عين شمس،٩٩٨م.
- دويدري، رجاء وحيد، البحث العلمي أساسياته النظرية وممارسته العلمية، (ط۱)، لبنان، بيروت، دار الفكر المعاصر، ۲۱:۱ه-۰۰۰م.
- رضوان، رضا عبد الحكيم، الأمن والحياة، الرياض، أكاديمية نايف العربية للعلوم الأمنية، ١٤١٩هـ.
- -سحنون، محمود، الاقتصاد الإسلامي: الوقائع والأفكار الاقتصادية، (ط١)، القاهرة، دار الفجر، ٢٠٠٦م.
- شميس، مروة مصطفى مصطفى، الاتجاهات الأساسية في نظرية التسويق الاجتماعي :دراسة استطلاعية، المجلة العلمية لبحوث العلاقات العامة والإعلان- العدد الخامس.
- صقر، شحاته محمد، دليل الواعظ إلى أدلة المواعظ (موضوعات للخطب بأدلتها من القرآن الكريم والسنة الصحيحة)مع ما تيسر من الآثار والقصص والأشعار، (د.ط)، الإسكندرية، دار الخلفاء الراشدين-دار الفتح الإسلامي، (د.ت).

- -عمر، أحمد مختار عبد الحميد عمر، معجم اللغة العربية، (ط۱)، عالم الكتب، ٢٩ هـ ٢٠٠٨م.
- مجموعة مؤلفين، الموسوعة العربية العالمية، (ط٢)، الرياض ، مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، ١٩١٩هـ ٩٩٩م.
  - مراد، محمد حلمي، أصول الاقتصاد، (ط٢)، القاهرة، نهضة مصر، ١٩٦١م.
- مسلم، بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري، المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم (صحيح مسلم)، (ط١)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت ،دار إحياء التراث العربي، (د.ت).
- -مصطفى، إبراهيم، وآخرون، المعجم الوسيط، (ط۲)، إستانبول، دار الدعوة، ١٠٤ هـ ١٩٨٩م.
  - نامق، صلاح الدين، قادة الفكر الاقتصادي، (د.ط)، القاهرة، دار المعارف، (د.ت).