



# جامعة الأزهر كلية اللغة العربية بأسيوط المحلة العلمسة

# آليات الحجاج بين الإقناع والامتاع

# فى شعر صقر الشبيب "دراسة حجاجية"

Mechanisms Of Argumentation Between Persuasion And Enjoyment In The Poetry Of Saqr Al-Shabib: An Argumentative Study

# إعداد

# د/ نجـوى أحمـد علـى سيـد

مدرس الأدب والنقد، كلية الدراسات الإسلامية والعربية بنات،

ببني سويف

(العدد الثالث والأربعون)

(الإصدار الرابع-نوفمبر)

(الجنزء الثالث (١٤٤٦ه /٢٠٢٤م)

الترقيم الدولي للمجلة (1858 -2536 (ISSN) رقم الإيداع بدار الكتب المصرية : ٢٠٢٤/٦٢٧١م



# آليات الحجاج بين الإقناع والامتاع في شعر صقر الشبيب «دراسة حجاجية»

# نجوى أحمد على سيد

قسم الأدب والنقد، كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات ، جامعة الأزهر، بني سويف، جمهورية مصر العربية.

البريد الإلكتروني: Nagwasayed.7722@azhar.edu.eg

#### اللخص

يهدف البحث إلى تسليط الضوء على الآليات الحجاجية التي اعتمدها "صقر الشبيب" في شعره؛ لما للحجاج من دور رئيس في استمالة المتلقي وإقناعه بفكره، ولما يمتاز به شعره من تنوع الموضوعات التي حملت في طياتها بعُدًا حجاجيًا، وقد تمَّ التعرف في هذا البحث على الآليات الحجاجية اللغوية، والبلاغية، والاتصالية الإقناعية في شعر "صقر الشبيب"، واقتضت طبيعة الدراسة أن تعتمد على المنهج الوصفي القائم على استعمال المعطيات اللسانية التداولية؛ لعلاقة التداولية بالحجاج؛ إذ يُعْنَى كلاهما بدراسة استعمال اللغة في العملية التواصلية بين المتكلم والمتلقي من خلال جوانبها المتعددة، وقد انتهى البحث إلى عدة نتائج، أذكر منها:

أثبت البحث وجود صلة وثيقة بين حجاجية الشبيب وفقد بصره؛ حيث استطاع الشاعر إقناع متلقي خطابه بمأساة فقده لبصره، التي تُعَدُّ من أهم الأحداث التي شكَّلت وجدانه، وصنعت الحجاج في معظم أشعاره، إضافة إلى فقره الشديد، مما يؤكِّد أنَّ الحجاج ليس قاصرًا على النقائض الشعرية التي تحمل الطابع الحجاجي؛ فقد استطاع الشاعر باقتدار استخدام الحجاج بآليَّاته المتعددة: اللغوية، والبلاغية، والإتصالية الإقناعيَّة في قصائده الغنائية التي تغنَّى فيها بآلامه.

أثبت البحث مدى قابلية النصوص العربية لتطبيق المنجزات اللغوية الغربية الحديثة، من خلال إبراز الآليَّات الحجاجيَّة المتنوعة التي استخدمها "صقر الشبيب" في شعره.

استطاع الشاعر إقناع المتلقي وإثارة انتباهه من خلال استخدامه للعديد من الروابط الحجاجيّة (لكن، حتى، بل، الفاء، الواو، لأنّ،...)، التي أسهمت بدورها في الجمع بين حُجتين أو أكثر، وقد استخدم هذه الروابط في ترتيب وتسلسل وانتظام؛ حيث جعل حُجّته الأقوى أعلى السلم الحجاجي وصولًا به إلى النتيجة التي يهدف إليها، مما أكّد العلاقة الوثيقة بين السلم الحجاجي والقوة الحجاجيّة، كما استخدم "صقر الشبيب" العديد من العوامل الحجاجية (إنّما، وأدوات التأكيد، ما...إلّا)، التي تقوم بحصر الإمكانيات الحجاجية لقول ما؛ لإقناع المتلقى بحجته.

وظَّف الشاعر الآليات اللغوية كالتكرار، والأساليب الإنشائية، كما وظَّف الآليات البلاغية (كالتشبيه والاستعارة والكناية)؛ لإقناع المتلقي بفكره، إضافة إلى ما تحمله هذه الوسائل من قيمة جمالية قادرة على تحريك المشاعر، وإثارة الوجدان.

أثرى الشاعر ديوانه بالآليات الحجاجية الاتصالية الإقناعيَّة التي تُقرِّب بين العناصر المتباينة، وتُمكِّن مِن إقامة روابط علاقيَّة بينها، ومن أشكالها: الحُجَج شبه المنطقية التي تعتمد البنى المنطقيَّة، الحُجَج المؤسسَّة على بنية الواقع، الحُجَج المؤسسَّة لبنية الواقع؛ رغبةً منه في إقناع المتلقى بفكره.

الكلمات المفتاحية: آليات، الحجاج، الإقناع، صقر الشبيب.

# Mechanisms Of Argumentation Between Persuasion And Enjoyment In The Poetry Of Saqr Al-Shabib: An Argumentative Study

Najwa Ahmed Ali Sayed Department of Literature and Criticism, Faculty of Islamic and Arabic Studies for Girls, Beni Suef, Al-Azhar University, Arab Republic of Egypt.

Email: Nagwasayed.7722@azhar.edu.eg

#### **Abstract:**

This research aims to highlight the argumentative mechanisms that "Saqr Al-Shabib" relied on in his poetry, as argumentation plays a major role in attracting and persuading the recipient of his thoughts. His poetry is distinguished by the diversity of topics that contain an argumentative dimension. This research identifies the linguistic, rhetorical, and communicative persuasive mechanisms in Saqr Al-Shabib's poetry. The nature of the study necessitated the use of the descriptive method based on the utilization of pragmatic linguistic data due to the relationship between pragmatics and argumentation, as both are concerned with studying the use of language in the communicative process between the speaker and the recipient through its various aspects. The research concluded with several results, including:

- The research proved a close connection between Al-Shabib's argumentation and his loss of sight, as the poet was able to convince his audience of the tragedy of his loss of sight, which is one of the most significant events that shaped his emotions and created argumentation in most of his poems, in addition to his extreme poverty. This confirms that argumentation is not limited to poetic antitheses that carry an argumentative nature; the poet skillfully used argumentation with its multiple mechanisms: linguistic, rhetorical, and communicative persuasive in his lyrical poems where he sang of his pains.
- The research demonstrated the applicability of modern Western linguistic achievements to Arabic texts by highlighting the various argumentative mechanisms used by "Saqr Al-Shabib" in his poetry.
- The poet was able to convince and attract the attention of the recipient by using many argumentative connectors (but, even, rather, then, and, because, etc.), which contributed to combining two or more arguments. He used these connectors in an orderly sequence, making his strongest argument at the top of



the argumentative ladder, leading to the desired result, thus confirming the close relationship between the argumentative ladder and argumentative strength. Al-Shabib also used many argumentative factors (such as, emphasis tools, "what...except") that confine the argumentative possibilities to convey his message convincingly.

- The poet employed linguistic mechanisms like repetition and rhetorical techniques such as metaphor and metonymy to persuade the recipient of his ideas. These means also possess aesthetic value capable of moving emotions and stirring feelings.
- The poet enriched his collection with communicative persuasive argumentative mechanisms that bridge disparate elements and establish relational links between them. These include semi-logical arguments based on logical structures, arguments founded on the structure of reality, and arguments that establish the structure of reality, aiming to convince the recipient of his thoughts.

**Keywords:** Mechanisms, Argumentation, Persuasion, Saqr Al-Shabib.

#### المقدمة

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسَّلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد بن عبد الله، وعلى آله وصحبه أجمعين، ويعد...

نالَ الحجاج اهتمامًا كبيرًا في الدراسات اللغوية الحديثة، وبدأت العناية بدراسة آليًاته في معاينة الإبداع الأدبي، حيث يعتمد المُرسِل على تقديم الحجج والأدلة المؤدية إلى نتيجة معينة تؤدي إلى استمالة المرسِل إليه وإقناعه بالتسليم والإذعان لما يُعْرَض عليه من أطروحات، أو تزيد في درجة ذلك التسليم والإذعان بشكل يشجعه على إنجاز العمل المطلوب، أو الابتعاد عنه، وقد امتاز شعر "صقر الشبيب" بتنوع الموضوعات التي حملت في طياتها بُعْدًا حجاجيًا، وبتنوع الآليًات الحجاجيّة التي استخدمها كالآليات اللغوية، والبلاغية، والاتصالية الإقناعية.

وقد جاءت هذه الدراسة الموسومة بـ"آليات الحجاج بين الإقتاع والامتاع في شعر صقر الشبيب دراسة حجاجية"؛ بهدف إظهار مدى قابلية النصوص العربية لتطبيق المنجزات اللغوية الغربية الحديثة، من خلال إبراز الآليات الحجاجية التي استخدمها الشاعر على ضوء المنهج الوصفي القائم على استعمال المعطيات اللسانية التداولية، للعلاقة الوثيقة بين التداولية والحجاج؛ إذ يُعْنَى كلاهما بدراسة استعمال اللغة في العملية التواصلية بين المتكلم والمتلقي من خلال جوانبها المتعددة، كما تهدف هذه الدراسة إلى الإجابة عن الأسئلة التي شكّلت إشكالية البحث الرئيسة، وهي كالتالى:

- ما الحجاج، وما علاقته بالتداولية؟
- ما الآليَّات الحجاجيَّة التي استخدمها "صقر الشبيب" في شعره؟
- إلى أي مدى أسهمت آليًات الحجاج في الإقناع الخطابي من خلال نصوص
   صقر الشبيب الشعريّة؟

- الجزء الثالث
- ما الفرق بين الروابط الحجاجيّة، والعوامل الحجاجيّة؟ وكيف وظّفهما الشاعر في شعره؟
  - ما العلاقة بين السّلم الحجاجي، والقوة الحجاجيّة؟

# أسباب اختيار البحث:

- وقد اختارت "الباحثة" هذا الموضوع لدوافع ذاتية وأخرى موضوعيّة، أمّا الدوافع الذاتية فتتمثل في الرغبة في دراسة شعر "صقر الشبيب" شاعر الكويت؛ لما يمتاز به شعره من وضوح الأسلوب، وتنوع الموضوعات التي حملت في طياتها بُغدًا حجاجيًا مع عدم وجود دراسة سابقة تناولت الحجاج في شعره.
- دوافع موضوعية: تتعلق باختيار المنهج الوصفي القائم على استعمال المعطيات اللسانية التداولية في الدراسة، للعلاقة الوثيقة بين التداولية وبين الحجاج؛ إذ يُعْنَى كلاهما بدراسة استعمال اللغة في العملية التواصلية بين المُرسِل والمُرسِل إليه من خلال جوانبها المتعددة.

منهج البحث: المنهج الوصفي القائم على استعمال المعطيات اللسانية التداولية؛ حيث تهتم التداولية بدراسة اللغة بمستعمليها: المتكلم والمتلقي، وتبين كيفية استخدام اللغة.

# مصدر البحث:

ديوان الشاعر: اعتمد البحث على الطبعة الثانية؛ لأنَّ الطبعة الأولى لديوان صقر الشبيب التي صدرت عام ١٩٦٨م -جاءت ناقصة، فلم تحو الكثير من قصائد الشاعر؛ فعلى الرغم من حرص أحمد بشر الرومي على جمع تراث الشاعر ونشر ديوانه، إلَّا أنَّ الديوان لم يأت بصورته الكاملة إلا في الطبعة الثانية، وتقع الطبعة الأولى في ٢٦١ صفحة.

أما الطبعة الثانية فقد صدرت عام ٢٠٠٨، وقد سَعت مؤسسة جائزة عبد العزيز سعود البابطين للإبداع الشعري بجمع شتات الشاعر من مصادره؛ ليكون بكلِّيتِه بين أيدي الباحثين، وقد تم نشر الديوان الكامل للشاعر (صقر الشبيب) بعناية الأستاذ الدكتور (يعقوب يوسف الغنيم)، حيث راجع القسم الرئيس وأعدَّه، وأضاف إضافاته في القسم الثاني، وأفرد في القسم الثالث مساحة لإضافات الأستاذ (سيف مرزوق الشملان)، وتقع الطبعة الثانية في ٧٣٦ صفحة، وعلى هذه الطبعة – التي تُعدُّ صورة كاملة لديوان الشاعر – سيعتمد البحث.

# الدراسات السابقة:

- خطاب الشكوى والتفجع عند صقر الشبيب قراءة بديعية، إعداد أ.د/ جاسم سلمان الفهيد، كلية الآداب، جامعة الكويت، وهو بحث بلاغي اختص بدراسة فنون البديع كالطباق، ورد العجز على الصدر، وتجاهل العارف، وبيان الأثر الدلالي في مقام التعبير عن الشكوى والتفجع، وقد اعتمد البحث على المنهج الوصفى التحليلي.
- الإحالة وأثرها في تماسك النّص دراسة نصية في قصيدة (دموع على الدّحيان) للشاعر صقر الشبيب، إعداد د/ رسمية إبراهيم الدوسري، حولية كلية اللغة العربية بإيتاي البارود (العدد الثالث والثلاثون)، سنة ٢٠٢م، وهو بحث أدبي قسمته الباحثة لأربعة مباحث: الأول حول مفهوم النص، والثاني حول مفهوم الإحالة، والثالث: حول أقسام الإحالة، والرابع: الدراسة التطبيقية، وتم فيه دراسة عنوان القصيدة وقافيتها ورويها، وإحالات القصيدة، وقد اعتمدت الباحثة على المنهج الاستقرائي التحليلي.
- مقاومة الاستعمار في شعر صقر الشبيب، للباحث/ نجم عبد فندي، مجلة آداب الكوفة، العدد (٥٣) الجزء(١)، سنة ٢٢٠٢م، وتناول البحث: مفهوم

المقاومة، ومفهوم الأدب المقاوم، ونماذج مختارة من عمالة الصهاينة للاستعمار، والتنديد بمجلس الأمن الدولي لدعمهم المتواصل للكيان الصهيوني، وقد اعتمد الباحث على المنهج الوصفي التحليلي.

ولا تُنكر الباحثة ما للدراسات السابقة من قيمة أدبية وبلاغية، إلا أن هذه الدراسات لم تتناول الآليات الحجاجية في شعر صقر الشبيب على ضوء المنهج الوصفي القائم على استعمال المعطيات اللسانية التداولية؛ فتأتي هذه الدراسة "آليّات الحجاج بين الإقناع والامتاع في شعر صقر الشبيب دراسة حجاجية" – تكملة للدراسات السابقة.

#### خطة البحث:

وقد جاءت هذه الدراسة في مقدمة، وتمهيد، وثلاثة مباحث، ثُمَّ ثبت بالمصادر والمراجع، وفهرس الموضوعات.

أمًا المقدمة فتتناول عنوان البحث، وأهميته، والهدف منه، وأسباب اختياره، ومنهج البحث، والدراسات السابقة، وخطة البحث.

وقد جاء التمهيد بعنوان "إطلالة معرفية على حياة الشاعر، ومفهوم الحجاج التداولي"، ويضم: أوَّلًا: حياة الشاعر، ثانيًا: مفهوم الحجاج وعلاقته بالتداولية.

وقد جاء المبحثان على النحو التالى:

- المبحث الأول جاء بعنوان: "الآليّات الحجاجية اللغوية"، ويضم:
- أُوَّلًا: الأدوات الحجاجية، ويضم: الروابط الحجاجية، والعوامل الحجاجية.
  - ثانيًا: التراكيب والأساليب الحجاجية كالتكرار والأساليب الإنشائية.
  - المبحث الثانى وقد جاء بعنوان: "الآليات الحجاجيَّة البلاغية"، ويضم:
    - أولا: التشبيه.



- ثانيًا: الاستعارة.
- ثالثًا: الكناية، وبيان كيف أكسبهم الشاعر بُعْدًا حجاجيًا.
- المبحث الثالث والأخير، فقد جاء بعنوان: "الآليات الحجاجيَّة الاتصالية الإقتاعية"، ويضم:
- أُوَّلًا: الحُجَج شبه المنطقية التي تعتمد البنى المنطقيَّة كحُجَة التناقض وعدم الاتفاق، والحجة القائمة على العلاقة التبادليَّة.
- ثانيًا: الحُجَج المؤسسَّنة على بنية الواقع كالحجة السببية، وحجة التبرير، وججة السلطة.
- ثالثًا: الحُجَج المؤسسّة لبنية الواقع كالاستدلال بواسطة التمثيل، أو الشاهد، أو المثل، أو القيم.

ثم انتهى البحث بخاتمة، تضمنت أهم النتائج التي توصل إليها البحث.

وبعد، فالله أسأل التوفيق والسداد، وأن يكون هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، إنَّه ولى ذلك والقادر عليه.

#### تمهيد

# "إطلالة معرفية على حياة الشاعر، ومفهوم الحجاج التداولي" أُهِّلًا: حياة الشاعر:(١)

صقر بن سالم بن شبيب بن مزعل بن دهيرب بن رومي الشمري، ولد عام ١٣١٢هـ الموافق ١٨٩٦م في مدينة "الكويت"، في الحيّ الشرقي منها، وأصيب بالعمى إثر إصابة عينه بمرض لم يفلح العلاج فيه، وكان سِنَّهُ آنذاك تسع سنوات.

عاش شاعرنا مع والده وأختيه بعد أن تُوفِّيت والدته، وكان يواصل الذهاب الذي كان يُحفِّظه القرآن الكريم، وأخذ يطالع دواوين الشعر الميسورة لديه بواسطة بعض الأصدقاء، فحفظ الكثير من شعر فحول الشعراء، سواء المتقدمون منهم والمتأخرون، مكَّنه من ذلك حافظته القوية؛ فقد كان يحفظ ثلثي ديوان أبي تمام، وقسمًا من ديوان البحتري، وأكثر لزوميَّات المعري، ونصف ديوان المتنبي، وكل ما طُبِعَ لابن الرومي، هذا عدا ما كان يحفظه لشعراء الجاهلية والعصر الأموي والشعراء المعاصرين له أمثال شوقي، والزهاوي، والرّصافي، وحافظ إبراهيم، وإسماعيل صبري. أفاده حفظه لهذه الكميَّة من الشعر علمًا باللغة العربية وأسرارها.

وكان "صقر الشبيب" حريصًا على تتبع ما ينتجه المؤلفون في هذا العصر من كتب في الأدب، أو في الفلسفة أو في الاجتماع أو في العلوم الأخرى، وقد لُقّب ب"شاعر الكويت".

<sup>(</sup>١) يراجع ديوان صقر الشبيب، أعدَّه وقدَّم له: يعقوب يوسف الغنيم، الكويت: مؤسسة جائزة عبد العزيز سعود البابطين للإبداع الشعرى، الطبعة الثانية، ٢٠٠٨م، ص ٥: ٦٣.

# أخلاقه وطباعه:

كان "صقر الشبيب" عاطفيًا، حاد الشعور، رقيق الإحساس، وكان إيمانه بالله وخوفه منه منقطع النظير؛ فقد اتسم الشاعر بعاطفة دينية صادقة، فهو يحتفل مع الناس بذكرى المولد النبوى الشريف، ومن ذلك قوله: (١)

(بحر الخفيف)

رَفَ عَ اللهُ مَجْ دَ بَيْ تِ الضَّ الْاِ فَعَلَي لِهِ مَ اللهُ مَجْ دَ بَيْ تِ الضَّ الْاِقِ سَلَمُ فَعَلَي لِهِ مَ الْمَّ مَ دُحًا سَلَمٌ مَ دُحًا وَتَأْهَبُ ثُلُ الرُّسُ لِ كَلَّمَ الرُمْ ثُ مَ دُحًا وَتَأْهَبُ ثُلُ الرَّسُ لَ كَلَّمَ الرُمْ ثُ مَ دُحًا وَتَأْهَبُ ثُلُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللْمُعْلَى الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعُمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ

وَذُويهِ المنْ الله بِخَيرِ عِمَ الد في الهِ يُمليهم الجميالُ اعتِقَادِي لَاكَ أَرْجُ و بالله صَالاحَ مَعَادِي بِقَ وافٍ مَا مِلْ نَ عانْ إِنْجَادِي فَأَنَا عنا المَهُما فِي صافادِ فَأَنَا عنا المُهُما فِي صافادِ إِنَّ الْهُمَا لِلْجَارِي مِثْلَا لُحَادِي لَا لَا الْجَارِي مِثْلَا لُحَادِي

والشاعر يتضرع إلى الله في عدَّة قصائد، منها قصيدته "أمع الحياة سعادة؟"، وفيها يقول:(٢)

يَا رَبّ فَاعفُ فَلَديسَ لِدي إِلَّا إلى يَا يَكُ اللَّهِ الْمَانِي وَإِن يَكُم مُلُ عَفُوهِ الْجَانِي وَإِن خَدوْفَ الْحِسَابِ عَلَى ذنوبي هَدّني

تأميلِ عَفْوِكَ عَنْ ذنوبِي مِنْ مَرَد فَاتَ تُ عَنْ ذَنوبِي مِنْ مَرَد فَاتَ تُ لكثرتها الجناياتُ العَددُ وَعَليكَ فَي التَّامين منه المعتمد

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٥١.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٨٤، ٢٨٥.

#### شعره:

صقر الشبيب شاعر غزير الإنتاج تطرق في شعره إلى أغراض عدَّة: (مدح، غزل، شكوى، شعر وطني، ...)، وبدت في كل قصيدة من قصائده ملامح تدل عليه: **أولها**: أسلوبه الجزل.

ثانيها: شكواه المستمرة، وضيقه لما حلَّ به...، فانقطع عن الناس، وظلَّ حبيسًا في داره لا يرى أحدًا، ولا يراه أحد إلا أقرب الناس إلى قلبه، وهم لا يزيدون عن ثلاثة... وأولهم "أحمد البشر الرومي" الذي رعاه طيلة فترة محبسه.

وكان الشاعر قبل هذه الفترة متصلًا بالنّاس له علاقات طيبة مع عدد من الأدباء والشعراء في الكويت وما جاورها، منهم الشيخ "عبد العزيز الرشيد"، الذي كان مهتمًا بشاعر الكويت، فسعى إلى نشر شعره في كل مكان وخاصة في مجلته "الكويت"، وفي كتابه "تاريخ الكويت".

أمًا عن دواعي اعتزال "صقر الشبيب" النّاس، وإقامته الدائمة في منزله حتى شبَّهَهُ البعض بالمعرّي "رهين المحبسين" - فهي كالتالي:

١- الفقر الشديد: فعلى الرغم من أنّه لُقّبَ بـ "شاعر الكويت"، إلّا أنّه لم يكن له مورد يقتتات منه، وقد حاول مرارًا الحصول على عمل يناسبه فلم يتمكّن من ذلك، وقد جاء شعر "صقر الشبيب" مصورًا واقعه في الكويت، ومن ذلك قوله: (۱) (بحر الكامل)

إنَّ الكويت أديبُها في شِفْوَةٍ مُمْتَدَّةٍ ليْسَتْ بِذَاتِ نَفَاذِ فَلَا الْكُويِتُ الْمُؤْتَاذِ فَكَانَّ مَ فَي نَارِهِ فِرْعَ وَنَ ذِي الْأَوْتَادِ فَكَأَنَّ مَ فِيهَا لِطُولَ شَائِهِ فَائِهِ فَائِهِ فَي نَارِهِ فِرْعَ وَنَ ذِي الْأَوْتَادِ

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٠٠.

٧- العمى: لقد كان الشاعر شديد الإحساس بهذه العاهة التي ألمّت به وهو ابن التاسعة، ويرى أنَّ هذه العاهة هي التي حرمته من العمل، وعلى الرغم من بؤسه وحاجته واعتقاده بأنَّ الدنيا تناصبه العداء، ولا تتيح له شيئًا مما تتيحه لغيره، إلَّا أنَّه كان شديد الاعتزاز بنفسه، حريصًا في توجيه حديثه إلى النَّاس، جريئًا في قول الحق، وقد اكتسب شيئًا من عداء بعض الناس لهذه الأسباب، ولكنَه لا يبالي بذلك، بل هو يدعو المنون/ الموت إلى زيارته بعد أن نبذَ النَّاس وراء ظهره، وقد عبَّر عن ذلك بقوله: (١)

(بحر الوافر)

أَخَافُ إِذَا بَقِيتُ تَذُلُ نَفْسِي عَلَى طَمَعِ لِنَذِي مَالٍ كَثِيرِ لِ فَتَمْنَحِ لَهُ مَا لَهُ كَثِيرِ فَقَ فَتَمْنَحِ لَهُ مَ دَائحهَا اللَّواتِي تَعَرِّزُ على الفَررُدُقِ أَو جَريرِ لِ فَقَامُنَح لَيْ أَنْ فَلَا فِي الصَّقُورِ وَهَا أَبْصَ رُبُّ ذُلًا فِي الصَّقُورِ وَهَا لَأَبْصَ رُبُّ ذُلًا فِي الصَّقُورِ

من خلال ما سبق اتضحت سمات الشاعر، وأسباب معاناته التي أثرَّت تأثيرًا قويًا في شعره، حيث استطاع "صقر الشبيب" إقناع متلقي خطابه بفقره ومأساة عماه، فهما من أهم الأحداث التي شكَّلت وجدانه، وصنعت الحجاج في معظم أشعاره.

# ثانيا: مفهوم الحجاج، وعلاقته بالتداولية:

# • مفهوم الحجاج:

# مفهوم الحجاج في معاجم اللغة:

وردَ مفهوم الحجاج في لسان العرب "الحُجَّة: البرهان، وقيل الحُجَّة: ما دُوفع به الخصم، وقال الأزهري الحجَّة: الوجه الذي يكون به الظفر عند الخصومة، وهو رجل

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٩٥.



مِحْجَاج أي جدل، والتحاجُج: التخاصم، وجمع الحُجَّة حُجَج، وحجاج، وحاجه محاجَّة وحِجَاجَا: نازعه الحُجَّة، والحُجَّة: الدليل والبرهان"(١).

وفي المعجم الوسيط "حاجَّه مُحَاجَّةً وحِجَاجًا: جادَله، وفي التنزيل العزيز:

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَاجَ إِبْرَهِ عِمَ فِي رَبِّهِ ۚ أَنْ ءَاتَىٰهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ ٱلَّذِى يُحْيِ وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُخْي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهِتَ ٱلَّذِى كَفَرُّ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ۞ ﴾ البقرة: ٢٥٨

احتج عليه: أقام الحُجَّة، وعارضه مستنكِرًا فعله، وتحاجُوا: تجادَلوا، والحُجَّة الدليل والبرهان، والمِحْجَاج: الذي يُكْثِر الجدل"(٢).

وفي القاموس المحيط "الحُجَّة بالضم: البرهان، والمِحْجَاج: الجدل"(٣)

وعليه فإنَّ مفهوم الحجاج دار في المعاجم اللغوية بين معنيين: المعنى الأول: محاولة من المتكلم بإقناع الطرف الآخر بالأدلة والبراهين فهو إقناع لا إلزام فيه، في حين جاء المعنى الثاني مرادفًا للجدل، أي: مقابلة الحُجَّة بالحجة، وتكون الغلبة لأحد المتجادلين عن طريق الإلزام بالحُجَّة.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، للإمام جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري، دار صادر بيروت، مادة (حجَجَ)، الجزء الثاني، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط، تأليف إبراهيم أنيس، عبد الحليم منتصر، عطية الصوالحي، محمد خلف الله، مكتبة الشروق الدوليَّة، الطبعة الرابعة، سنة ٢٠٠٨م، ص ١٥٦، ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، تحقيق: أنس محمد الشامي، وزكريا جابر أحمد، دار الحديث-القاهرة، سنة الطبع ٢٩ ٤ ١ هـ/ ٢٠٠٨م، ص ٣٣١.

# مفهوم الحجاج في النقد العربي القديم:

وردت الإشارة إلى معنى الحِجَاج في التراث العربي القديم، وأهمية الإفهام الذي هو أساس العملية التواصلية بين المتكلم والمتلقي؛ ففي تعريف (الجاحظ) للبيان قال: "اسمّ جامعٌ لكلِّ شيءٍ كَشَف لك قِناع المعنى...؛ لأنَّ مَدَارَ الأمر والغاية التي يجري إليها القائل والسامع، إنَّما هو الفهم والإفهام؛ فبأي شيءٍ بلغت الإفهام وأوضحت عن المعنى، فذلك هو البيان في ذلك الموضع"(١)، وبهذا أدرك الجاحظ العلاقة بين الحجاج والبلاغة من خلال تعريفه لمفهوم البيان، حيث بيَّن الغاية التي يجري إليها كل من القائل والسامع -هي الإفهام وتوضيح المعنى للطرف الآخر، فأعطى البيان وظيفة تواصلية إقناعية، وكذلك الحجاج يهتم بالعملية التواصلية بين طرفين: المتكلم والمتلقي بغرض الإقناع.

أمّا أبو (الوليد الباجي) فقد صرَّح بأنَّ الحِجاج عِلْمٌ حيث قال في كتابه (المِنْهاج في ترتيب الحجاج): "هذا العلم من أرفع العلوم قدْرًا، وأعظمها شأنًا؛ لأنّه السبيل إلى معرفة الاستدلال وتمييز الحق من المحال، ولولا تصحيح الوضع في الجدل لما قامت حُجَّة، ولا اتضحت محجَّة، ولا عُلم الصحيح من السقيم، ولا المعوج من السقيم، وقد نطق الكتاب بالمنع من الجدل لمن لا علم له، والحظر على مَنْ لا تحقيق عنده قال تعالى: ﴿ هَا أَنتُم هَا وُلَا يَع حَج مُت مُون الله وَ عَلَم الله وَ عَلَم الله وَ الله والمُع وَالله والله والمؤلف عَل الله والمؤلف في الله والمؤلفة والله والمؤلفة والله والمؤلفة والله والمؤلفة والله والمؤلفة وا

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين، لأبي عمر عثمان بن بحر الجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي -القاهرة، سنة ٢٠١٣م، الجزء الأول، ص ٧٦.



النحل: ١٢٥ "(١).

وقد أوضح (علي الجرجاني) في (التعريفات) أنَّ: "الحُجَّة ما دلَّ على صحـة الدعوى، وقيل الحُجة والدليل واحد"(٢)، فالحجاج عنده لا بدَّ فيه من دليل وبرهان لإثبات قضية ما.

أمًا الزركشي فقد أشار إلى مفهوم الحجاج عندما بين أنَّ "إلزام الخصم بالحجة هو الاحتجاج على المعنى المقصود بحجة عقلية تقطع المعاند له فيه"(٣).

وعلى ضوء ما سبق يتضح أنَّ الحجاج في التراث العربي القديم -احتاج إلى طرفين أو أكثر، ودار حول معنى الإقناع أو الجدل؛ فعند (الجاحظ وعلى الجرجاني) اتَّخذَ معنى الإفهام والإقناع لا الإلزام، أمَّا الوليد الباجي فقد اتَّخَذَ الحجاج عنده معنى الجدل لمَنْ عَلِمَ وأتقن فهو عنده الإلزام بالحُجَّة، وكذلك الزركشي اتخذ الحجاج لديه معنى الإلزام.

# مفهوم الحجاج في النقد العربي الحديث:

اختلف مفهوم الحجاج تبعًا لمنظور كل ناقد، فمنهم مَنْ عدَّه "كل منطوق به موجَّه إلى الغير الفهامه دعوى مخصوصة يحقّ له الاعتراض عليها"(١)، وهو "تقديم

<sup>(</sup>۱) المِنهاج في ترتيب الحجاج، أبو الوليد الباجي، تحقيق: عبد المجيد تركي، دار الغرب الإسلامي، المغرب، الطبعة الثانية، سنة ۱۹۸۷م، ص ۸.

<sup>(</sup>۲) التعريفات، للفاضل العلَّامة علي بن محمد الشريف الجرجاني، مكتبة لبنان -بيروت، ١٩٨٥م، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن، تأليف/ بدر الدين محمد عبد الله الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، الجزء الثالث، ص ٤٦٨.

<sup>(</sup>٤) اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، د/طه عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى، ١٩٩٨م، ص ٢٢٦.

الحجج والأدلة المؤدية إلى نتيجة معينة"(١)، فتم الاهتمام هنا بالجانب اللغوي للحجاج، وكذلك بالعملية التواصلية – بين المرسِل والمرسَل إليه – التي هي أساس التداولية، حيث يعمد المُرسِل في خطابه إلى استخدام اللغة لإفهام المتلقي وإقناعه بالأدلة والبراهين، ويحق للمتلقي التسليم بالنتيجة، أو الاعتراض إن لم يقتنع بما طُرِحَ عليه.

ومن النقاد مَنْ عدَّ الحجاج "فن الإقناع العقلي والعقلاني، فالحجاج إذن هو إجراء يستهدف من خلاله شخص ما حمل مخاطبه على تبني موقف معين عبر اللجوء إلى حجج تستهدف إبراز صحة هذا الموقف أو صحة أسسه"(٢)، فاهتم بالجانب الإقناعي للحجاج.

# مفهوم الحجاج في النقد الغربي:

يُعَرِّف (بيرلمان وتتيكاه) في كتابهما (مصنف في الحجاج) الحجاج بالنظر إلى موضوعه فيقولان: أنّه درس تقنيّات الحجاج التي من شأنها أن تؤدي بالأذهان إلى التسليم بما يُعْرض عليها من أطروحات، أو تزيد في درجة ذلك التسليم... ،إنّ غاية كل حجاج أنْ يجعل العقول تذعن لما يُطرح عليها أو يزيد في درجة الإذعان، فأنجع الحجاج ما وُفق في جعل حدة الإذعان تقوّي درجتها لدى السامعين بشكل يبعثهم على العمل المطلوب(إنجازه أو الإمساك عنه)، أو هو ما وُفّق على الأقل في جعل السامعين مهيئين لذلك العمل في اللحظة المناسبة"(٢)، وهو بهذا يهتم بالجانب

<sup>(</sup>١) اللغة والحجاج، أبو بكر العزاوي، العمدة في الطبع، الطبعة الأولى ٢٠٠٦م، ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) دروس في الحجاج الفلسفي، تأليف/ أبو الزهراء، مجلة الشبكة التربوية الشاملة، سنة محدد ١٠٠٨م، ص ٥.

<sup>(</sup>٣) الحجاج في البلاغة المعاصرة -بحث في بلاغة النقد المعاصر، د. محمد سالم محمد الأمين الطلبة، دار الكتاب الجديد المتحدة، الطبعة الأولى ٢٠٠٨م، ١٠٨، ١٠٨.

البلاغي الإقناعي، بينما يعرفه (ميشال مايير) بأنّه "دراسة العلاقة القائمة بين ظاهر الكلام وباطنه،... حيث يوجد في معنى الجملة الحرفي شارة حجاجية تؤدي إلى ظهور المعنى الضمني في ضوء ما يمليه المقام"(١)، فالحجاج عنده يهتم بدراسة العلاقة بين ظاهر النص وباطنه.

أمًّا (باتريك شارودو) يعرِّف الحجاج بأنَّه "حاصل نصِّي عن توليف بين مكونات مختلفة متعلق بمقام ذي هدف إقناعي"(٢) فهو يهتم بالنص ولغته، ومحاولة المرسِل استمالة المتلقى واقتاعه.

وعلى ضوء ما سبق يتضح أنَّ الحجاج آلية تواصلية بين المرسِل والمرسلَ إليه، في محاولة من المرسِل لإقتاع المرسلَ إليه بشتَّى الوسائل اللغوية، والبلاغية، والاتصالية الإقتاعية.

# علاقة الحجاج بالتداولية:

يعدُّ الحجاج "أهم أركان التداولية"(")؛ لأنَّ التداولية تهتم بدراسة "استعمال اللغة في التواصل"(1)، وكذلك الحجاج يهتم بالعملية التواصلية بين طرفين: المرسِل والمُرسِلَ الله بغرض الإقناع.

<sup>(</sup>۱) الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية، أ.د عبد الله صولة، دار الفارابي، بيروت - لبنان، الطبعة الأولى ٢٠٠١م، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الحجاج بين النظرية والأسلوب، باتريك شارودو، ترجمة/ أحمد الودرني، دار الكتاب الجديدة المتحدة، الطبعة الأولى، سنة ٢٠٠٩م، ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) التداولية والحجاج مدخل ونصوص، صابر الحباشة، دمشق، الطبعة الأولى، سنة ٢٠٠٨م، ص ١٥.

<sup>(</sup>٤) التداولية أصولها واتجاهاتها، تأليف/ جواد ختام، دار كنوزالمعرفة، الطبعة الأولى، سنة 17 ٢٠١م، ص ١٨.

وإذا كانت التداولية تهتم بتداول اللغة بين المرسِل والمرسِل إليه في سياق محدد وصولًا إلى المعنى الخفي الذي يقصده المتكلم، فكذلك الحجاج يهتم بالمعنى الخفي، ويدراسة استعمال اللغة في العملية التواصلية بين المُرسِل والمرسِل إليه، بهدف إقناع المتلقي، وإثارة انتباهه، حيث يعتمد المُرسِل على تقديم الحجج والأدلة المؤدية إلى نتيجة معينة تؤدي إلى استمالة المرسِل إليه وإقناعه بالتسليم والإذعان لما يُغرَض عليه من أطروحات، أو تزيد في درجة ذلك التسليم والإذعان بشكل يشجعه على انجاز العمل المطلوب، أو الابتعاد عنه.

من خلال ما سبق اتَّضح أنَّ الحجاج يُعدُ آلية تداولية يتم من خلاله الاهتمام بالجانب اللغوى والبلاغي والاتصالى للُّغة.

# المبحث الأول

# الآليات المجاجية اللغوية في شعر صقر الشبيب:

#### مدخل:

يقصد بالآليات: الأدوات التي يوظفها المتكلم في خطابه، وهي "قوالب تُنظِّم العلاقات بين الحُجَج والنتائج، أو تُعين المُرسِل على تقديم حُجَجه في الهيكل الذي يُناسب السياق ((۱)؛ ذلك لحمل المتلقي على التسليم والإذعان لفكره، وقد استخدم "صقر الشبيب" الآليات الحجاجية: اللغوية التداولية، والبلاغية، والاتصالية؛ لإقناع المتلقي بفكره، وإثارة انتباهه، وتفصيل ذلك على النحو التالي:

# أوَّلًا: الأدوات الحجاجيَّة:

تُعدُ الروابط الحجاجية، والعوامل الحجاجيّة من أهم الآليات الحجاجية اللغوية التي استخدمها "صقر الشبيب" في شعره حسب السياق التداولي، بهدف إقتاع المتلقى، وإثارة انتباهه، وذلك كما يلى:

# أ) الروابط الحجاجية:

ويقصد بها "جملة من الأدوات توفرها اللغة، ويستغلها الباتُ؛ ليربط بين مفاصل الكلام ويصل بين أجزائه فتتأسس عندها العلاقة الحجاجية المقصودة التي يراها مؤسس الخطاب ضروريَّة؛ لتضطلع الحجة المعتمدة بدورها كاملًا لا نقص فيه"(١) أي هي التي تربط "بين قولين أو حجتين على الأصح أو أكثر، وتسند لكل قول دورًا

<sup>(</sup>١) استيراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداوليّة، عبد الهادي بن ظافر الشهري، دار الكتاب الجديد المتحدة، الطبعة الأولى سنة ٢٠٠٤م، ص ٤٧٧.

<sup>(</sup>٢) الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، أ.د/ سامية الدريدي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠١١م، ص٣١٨م،

محددًا داخل الإستيراتيجية الحجاجيَّة العامة"(١)، على أن يبرز الدور الأكبر للشاعر في مدى توفيقه في إنجاز سُلَّم حجاجيً من خلال تلك الروابط، ويقصد بالسلم الحجاجي "مجموعة غير فارغة من الأقوال مزودة بعلاقة ترتيبيَّة ومُوَفِّية بالشرطين التاليين:

أ- كل قول يقع في مرتبة ما من السلّم يلزم عنه ما يقع تحته، بحيث تلزم عن القول الموجود في الطرف الأعلى جميع الأقوال التي دونه.

- كل قول كان في السلم دليلا على مدلول معين كان ما يعلوه مرتبة - دليلا أقوى عليه- عليه- .

ومفاد القول: إنَّ الأدلة والحجج التي يستخدمها المرسِل؛ لإقناع المتلقي تكون متفاوتة في قوتها الحجاجيَّة، والدليل الأقوى هو ما يقع أعلى السلم الحجاجي، وقد تعدَّدت الروابط في شعر صقر الشبيب (لكن، حتى، بل، الفاء، الواو، لأنَّ، أدوات الشرط، أدوات النفى)، وذلك على النحو التالى:

# ١ - لكن(٣):

تُستخدم (لكن) كتقنية حجاجية تربط بين حُجَّتين غير متساويتين في القوة، فالحُجة الثانية بعدها تكون أقوى من الأولى، ويمكن ضبط استعمالها حجاجيًا بما يلى: "إنَّ التلفظ بأقوال من نمط (أ لكن ب) يستلزم أمرين:

<sup>(</sup>٣) قال ابن هشام عن (لكن): "وفي معناها ثلاثة أقوال: أحدها وهو المشهور: أنّه واحد، وهو الاستدراك، وفسر بأن تنسب لما بعدها حكمًا مخالفًا لحكم ما قبلها، ولذلك لابد أن يتقدمها كلام متناقض لما بعدها، أو ضد له"، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: ابن هشام الأنصاري، تحقيق عبد اللطيف محمد الخطيب، الكويت، الطبعة الأولى، سنة ، ٢٠٠٠، الجزء الثالث، ص ٢٥٥.



<sup>(</sup>١) اللغة والحجاج، أبو بكر العزاوي، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، د/ طه عبد الرحمن، ص ٢٧٧.

١-أنَّ المتكلم يقدم (أ، ب) باعتبارهما حُجَّتين، الحجة الأولى موجَّهة نحو نتيجة معينة(ن)، والحجة الثانية موجَّهة نحو النتيجة المضادة لها أي لا - ن.

 $Y - i \hat{i}$  المتكلم يُقدِّم الحجة الثانية باعتبارها الحجة الأقوى، وباعتبارها توجِّه القول أو الخطاب برمته (1)، وعليه فهي توجِّه القول بمجمله نحو النتيجة المضادة لـ(ن) أي (Y - i)، وقد جاء استخدام الشاعر لأداة الاستدراك (لكن) في قوله: (Y - i)، وقد المعلقة المستخدام الشاعر لأداة الاستدراك (لكن) في قوله: (Y - i)

أيقض في البائس ون طَوىً وعريًا ويابى البِرَّ مُثَّرُوهم إباء ولِم يَاء ولِم يَاء ولِم البِرِمِنُ قد منعوا الدواء ولم يَاء المُثَرونَ قد منعوا الدواء ولم يصعب شِفاء الدَّاءِ لكن أرى المُثُرون قد كرهوا الشفاء

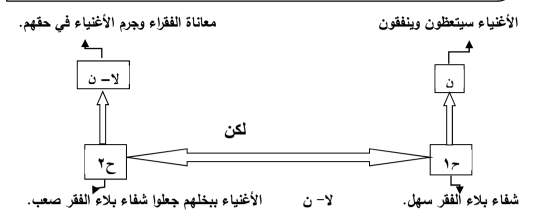
افتتح الشاعر خطابه باستفهام إنكاري توبيخي للأثرياء الذين رفضوا مساعدة الفقراء؛ حيث انتشر البؤس بسبب بخلهم، ولا يخفى ما في الاستفهام من تنبيه العقل، ولفت النظر إلى ضرورة الإنفاق، ثُمَّ جسمَ الفقر بالداء، وإنفاق الأغنياء بالدواء، فأسهم التجسيم بدوره في إبراز المعنى.

وقد وفِّق الشاعر في استخدام (لكن) للربط بين حججه فعلاج الفقر سهل، لكن الأغنياء أجرموا في حق الفقراء ببخلهم، مما أدي إلى معاناة الفقراء، وقد حققت (لكن) سلَّمًا حجاجيًّا على النحو التالي:

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشببيب، ص ١٠٨، ١٠٩.



<sup>(</sup>١) اللغة والحجاج، أبو بكر العزاوي، ص ٥٨.



فالاستدراك ب(لكن) منح الحجة التي تليها قوة حجاجية، جعلتها أعلى درجات السلّم الحجاجي وأقواه.

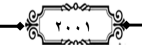
ومفاد القول إنَّ الحجة الأولى: (شفاء بلاء الفقر سهل)التي جاءت قبل (لكن) – قد أدَّت إلى نتيجة مضمرة بأنَّ الأغنياء سيَعْتَبِرون، وينفقون على الفقراء، ثُمَّ يأتي بعد (لكن) الحُجَّة الثانية الأقوى (الأغنياء ببخلهم جعلوا شفاء بلاء الفقر صعبًا)، وقد أدت إلى نتيجة مضادة لـ(ن) أي (لا – ن)؛ فالأغنياء لم يتعظوا ولم يُنفقوا مما أدى إلى معاناة الفقراء، وهي نتيجة مضمرة أيضا.

• ومن استخدام الشاعر (لكن) قوله:(١)

(بحر الطويل)

وَشِيعًا فيلا تُنْزِل جَوَانِحَكَ اليأسَا إلى مَنْ عليه كَلْكُل الفقرِ قَدْ أَرْسَى ليَجْعَلها وَقْفًا عليه ولا حَبْسَا ليَجْعَلها وَقْفًا عليه ولا حَبْسَا أُسَا ذُرَى الأجر أو من أجره مثبتًا أُسَا

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشببيب، ص ٤٤٠.



بعد أن يقرِّر الشاعر أنَّ الله تعالى لم يُنْزِل الشدائد على ذوى المعروف والجود انتقامًا منهم أو قصرًا عليهم، تأتي (لكن) بحجة أخرى تبين أنَّ الله ابتلاهم؛ ليرفع درجاتهم، ويثبت أجرهم، وفيه إشارة للحديث النبوى قال الحبيب المصطفى (صلى الله عليه وسلم): "مَا مِنْ مُصيبة تُصيبُ المُسْلمَ إِلَّا كَفَّرَ اللهُ بِها عنهُ، حتَّى الشوكةُ يُشْاكُهَا" رواه البخاري (١)، وقد أسهمت (لكن) في إنجاز سلَّم حجاجيّ على النحو التالي:

الشدائد ليست حبسًا أو عقابًا للمسلم



عدم نزول الشدائد كعقاب.

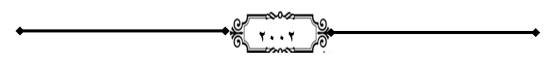
ابتلاء الله للمسلم لرفع الدرجات، أو تثبيت الأجر.

ومن اعتماد الشاعر (لكن) للربط بين حججه قوله: (١) (بحر الطويل)

> فُلَـيْسَ الفتــي مَـن يُغْمِـدُ الجِـبنُ سيفَهُ وَلِكِنْ فتى الفتيان عندى هو الذي

وَيِـنَكُصُ إِنْ عَـنَّ جهـادُ علـي العَقْبِ يُعَدُّ من الإقدامِ في الأسُدِ الغُلْب

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ١٤٨.



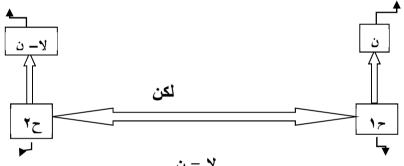
<sup>(</sup>١) صحيح البخاري للإمام الحافظ محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، مكتبة البشري-كراتشى -باكستان، سنة ٢٠١٦، كتاب (المرضى)، باب (ما جاء في كفَّارة المرضى)، الجزء الرابع، رقم الحديث (٥٦٤٠)، ص ٢٥٤٧.

تطایر ریشش فی زعازعیه النُکب تطايرُ عنه في النِّزَل عُدَاتُهُ

أراد الشاعر أن يبين مدى شجاعة ممدوحه، فاستخدم الرابط الحجاجي (لكن) الذي جاء مؤشرًا لعدول الصياغة إلى الاستدراك الذي يخالف فيه ما بعده لما قبله، فبعد أن ينفى الشجاعة عمَّن لم يشهر سيفه في الحرب، وتخاذل عن الجهاد، أتى بعد (لكن) بحجة تبين أنَّ الشجاع مَنْ حارب وكان أسدًا في وقت النزال يتطاير أعداؤه في الحرب كتطاير الريش في مهبِّ الريح، وقد أسهمت (لكن) بدورها في تحقيق سلَّم حجاجي على النحو التالي:

ضرر الجبن

شجاعة ممدوحه وقت الحروب، وقدرته على مواجهة العدو.



لا – ن

الشجاع من حارب العدو بقوة وقت النزال

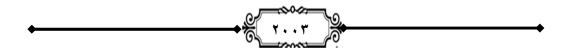
الجبان من تخاذل في الحرب.

ومنن اعتماد الشاعر (لكنن) الاستدراكية قوله:(١) (بحر الوافر)

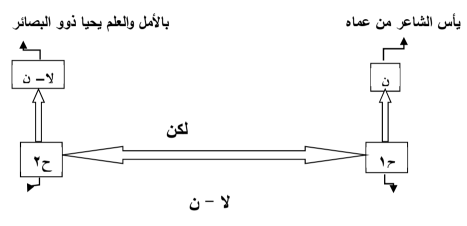
لَهُم منها بعلمهم نُشُرور تَحُفُّ بها المحامِدُ والأجُور

عَمَ عِي الْعُميانِ مقبِرةٌ ولكن ن فبالعلم الشريف لكم حياةً

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص٠٥٠.



استدعاء الشاعر (لكن) كان مؤشرًا لعدول الصياغة إلى الاستدراك الذي يخالف فيه ما بعده لما قبله، فبعد أن يصوِّر العمى مقبرةً، والعميان أمواتًا – يأتي الشاعر بحجة أخرى بعد (لكن) مخالفة لما قبلها، مصوِّرًا فيها العلم أساس بعثهم للحياة بعد الموت، حياة محفوفة بالمحامد والأجر العظيم عند الله، وقد حققت (لكن) سلَّمًا حجاجيًا على النحو التالي:



العلم ينير ظلمات ذوي البصائر.

العمى مقبرة.

وبهذا أسهمت (لكن) في إنجاز طاقة حجاجية، منحت الحجة التي تليها قوة إضافية جعلتها أعلى درجات السلم الحجاجي.

# ۲- (حتي):

تستخدم رابطًا حجاجيًا ولها استعمالات متعددة، أذكرُ منها: "دلالتها على التعليل"(١)، أي أنَّ ما قبلها علة لما بعدها، والحجة التي تليها تقع أعلى السلم الحجاجي؛ لأنَّ "الأداة (حتى) تقدِّم الحجة الأقوى من كل الحجج، وباعتبارها الحجة

<sup>(</sup>١) اللغة والحجاج، أبو بكر العزاوي، ص٤٧.

الأخيرة التي يمكن تقديمها لصالح النتيجة المقصودة"(١)، ومن أمثلة ذلك قول الشاعر:(١)

نَـشْءَ الكويـتِ صِـلُوا بِالْجِـدِ والـدَّأَبِ
لا شَـيءَ كَالْعِلْمِ يُحدْنِي نَفْسَ صَـاحبِهِ
وَلَـيْسَ كَالْعِلْمِ للعلياء مـن دَرَج
وتَـابِروا واستحِثُوا كُلَّ مـن فَتَرتْ
حتَّـى نَـرى الـوطَنَ المحبوبَ مُشْتملًا

مَا يُسْتَجَدُّ مَنَ الْأَيَّامِ والْحِقَبِ
منَ الحياةِ ويُقْصِيها عن الشَّجَبِ
وَلَيس كالعلمِ للعلياء من سَببِ
منكم عزيمتُهُ أو مَال للَّعِبِ
من مجدكم بثيابِ المفخَرِ القُشُبِ

يُوَجِّه الشّاعر نُصحه لشباب وطنه، ويحتُّهم على الجد والعلم، فلا شيء كالعلم والمداومة على العمل لمواجهة صعوبات الحياة؛ فالعلم يرفع شأن صاحبه، ويبعده عن الهلاك، فعلى الشباب الجد وقوة العزيمة والمداومة على العمل؛ حتى يعلو شأن الوطن، وقد أفادت (حتى) هنا التعليل، وقد أسهمت بدورها في تحقيق سلَّم حجاجيً – علمًا بأنَّ ن=نتيجة، ح=حُجَة–، وتفصيل ذلك على النحو التالي:

| ن: | حب الشاعر لوطنه، ورغبته في رفعته (نتيجة صريحة).                   |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| ح۳ | <br>رؤية الوطن في مجد وفخر وعزة.                                  |
| ح۲ | <br>حث الشباب على النهوض وإثارة عزيمة بعضهم البعض.                |
| ح۱ | <br>دعوة الشباب إلى المثابرة/ المداومة على العمل بكل همَّة ونشاط. |

<sup>(</sup>١) اللغة والحجاج، أبو بكر العزاوي، ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ١٦٢، ١٦٤.

- ومن دلالات (حتى): "انتهاء الغاية وهو الغالب"(١)، كقول الشاعر:(١) (بحر الخفيف)
- مَنْبَتُ الكُلِّ وَاحِدٌ وَتَرِى الطَّبْ (م) عَ عَلَيْهَا بِكُلِّ افْتِرَلَق لُصِوْمُ طَبْعِ اللَّهِ عِ اللَّهِ أَخَّرَهُ الْيَو (م) مَ كَثِيرًا عَنْ قَوْمِ فِي السِّبَاقِ خَددَعَثْنَا مِنْ لَهُ الظَّوَاهِرُ حَتَّى نَالَ مَا نَالَهُ بِلَا اللَّتِحْقَاق وَسَرَابُ الْفَلَاةِ كَمْ غَرَّ مِنْ قَبْ (م) لل عِطَاشًا بِالْمَنْظَرِ البَرَاق

أراد الشاعر أن يُبين انخداعه بأصحاب المظاهر الخادعة، الذي وصل منتهاه حتى أنَّهم نالوا ما نالوه من الرتب بدون وجه حق؛ فاستخدم حتَّى ليقوِّي حُجَّته، كما استدعى السنص القرآنسي قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ الظَّمْعَانُ مَاءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدهُ شَيْعًا وَوَجَدَ اللّهَ عِندَهُ وَوَقَى لهُ حِسَابَهُ وَاللّهُ

سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴿ النور: ٣٩، وأسهم هذا الاستدعاء في توضيح فكرته، وتقوية حجته حتى لا ينخدع الناس بالمظاهر الكاذبة؛ فالسراب كثيرا ما غرَّ قبل عطاشًا ولم ينفعهم بشيء.

وقد جاءت (حتى) هنا بمعنى انتهاء الغاية، وأسهمت بدورها في خلق سُلَّمٍ حُجَاجِيٍّ على النحو التالي:

ن: + انخداع الناس بأصحاب المظاهر الكاذبة (نتيجة صريحة).

ح٢ \_\_\_\_ نيل أصحاب المظاهر المناصب بدون وجه حق.

ح١ للنيم.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٤٨٣.



<sup>(</sup>١) مغني اللبيب عن كتاب الأعاريب: تأليف بن هشام الأنصاري، الجزء الثاني، ص ٢٦٠.

وبهذا أسهم استخدام الشاعر للرابط الحجاجي (حتى) - في ترتيب الحجج؛ لإقناع المتلقى بالنتيجة التي يهدف إليها.

٣– بل(١):

تستخدم (بل) في الربط بين الحُجَّتين سواء بالنفي أو الإيجاب حسب السياق الذي ترد فيه، ف(بل) "لها استعمالان حجاجيَّان: استعمال حجاجي تكون مرادفة فيه لـ(لكن)، وتربط بين حجتين متعارضتين، واستعمال حجاجي آخر تكون مرادفة فيه لـ(حتى)، وتربط بين حُجتين متساوقتين، أي: تؤديان إلى نتيجة واحدة"(٢).

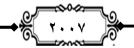
• ومن استخدام الشاعر لـ(بل)، التي تربط بين حجتين متعارضتين قوله: (٦) (بحر الطويل)

لَعُمْ رُ أبي ما (الإنكليز) بمنته في ما في من شُرورهم في تصديموهم كفكف وا من شرورهم فليست فلسطين بالم

لهم مطمع إلَّا بناهٍ من الرَّهْبِ وإلَّا أتوا منكم على الشَّخْتِ والجأْبِ تَبِلُ صَدَى الأعداءِ بل أول الشُّرْبِ

استخدم الشاعر (بل)؛ للربط بين حُجتين متعارضتين، حيثُ قرَّرَ ما قبلها، لسبقها بالنفى، ومنْ ثمَّ جعل الضد لما بعدها فجاءت النتيجة المضادة أي (لا - ن)، فبعد أن

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ١٤٨، ١٤٨.



<sup>(</sup>۱) بل: قال ابن هشام فيها: "بل حرف إضراب، فإن تلاها جملة كان معنى الإضراب إما الإبطال، وإمّا الانتقال من غرض إلى غرض، وإن تلاها مفرد فهي عاطفة، ثمّ إن تقدمها أمر أو إيجاب، فهي تجعل ما قبلها كالمسكوت عنه؛ فلا يُحكم له بشيء وإثبات الحكم لما بعدها، وإن تقدمها نفي أو نهي فهي لتقرير ما قبلها على حالته، وجعل ضِدّه لما بعده"، ينظر مغني اللبيب عن كتاب الأعاريب: تأليف بن هشام الأنصاري، الجزء الثاني، ص ١٨٤: ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) اللغة والحجاج، أبو بكر العزاوي، ص ٦٦.

يُقرِّر أنَّ ضياع أرض فلسطين واحتلالها ليس آخر طمع لهم، بينَّ أنَّ احتلالها هو البداية لاحتلال أرآض عربية أخرى؛ ليتعظ العرب وينهضوا ويقاوموا الاحتلال، وقد حققّت (بل) سلَّمًا حجاجيًّا على النحو التالي:

سيتعظ العرب وينهضون لنجدة أهل فلسطين



طمع الغرب في جميع البلدان العربية

طمع الغرب في أرض فلسطين.

وعلى ضوء ما سبق يتضح أنَّ الحجة الأولى: (طمع الغرب في أرض فلسطين)التي جاءت قبل (بل) -قد أدت إلى نتيجة مضمرة بأنَّ العرب سنيعْتبرون، ويتحدون لنجدة فلسطين، في حين جاءت الحُجَّة الثانية بعد (بل): (فلسطين البداية وطمع الغرب في جميع البلدان العربية) وقد أدت إلى نتيجة مضمرة مضادة لـ(ن) أي (لا- ن)؛ لأنَّ العرب لم يتعظوا ولم يعتبروا مما حدث لأرض فلسطين، وهي نتيجة القول بمجمله؛ لأنَّ الحُجَّة الثانية هي الأقوى.

وقد استعمل الشاعر (بل) استعمال (حتى) أي: للجمع بين حُجتين متساوقتين؛ لأنَّهما يؤديان إلى نتيجة وإحدة، ومن ذلك قوله:<sup>(١)</sup> (بحر الرمل)

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ١٣٣.



لستُ عَنْ حَبِّي لَها بالمُنْثَنِي بِلِهِ بِالمُنْثَنِي بِلِ وحتَّى يَحْوِي مِدْفَنِي رَبِّل وحتَّى يحومَ يَحْوِي مِدْفَنِي رَاسِخٌ ما لم تَبِدْ تحت الرَّغام في هَوى مُلْبِسَتِي ثَوبَ الغَرام

الشاعر هنا أراد أن يبين لعذَّاله مدى حبه لزينب، فقد كسته ثوب العشق والهيام - فاستخدم الرابط (بل)، التي أسهمت بدورها في إنجاز سلَّم حجاجيًّ على النحو التالى:

ن: 🕈 عشق الشاعر لزينب رغم كيد الواشين (نتيجة صريحة).

ح٢ \_\_\_\_ حب الشاعر لمحبوبته حتى نهاية العمر.

م ١ حب الشاعر لزينب في رحلة حياته.

٤- (الفاء):

تعدُّ من الروابط الحجاجية، ولها معانِ متعددة؛ فقد "تكون عاطفة وتفيد ثلاثة أمور: التشريك، والترتيب والتعقيب، وقد تكون سببية عاطفة، وقد تكون رابطة بين الشرط والجزاء،..."(١)، ومن استخدام الشاعر (الفاع) قولده:(١) (بحر الطويل)

تَسَنَّمَتِ العُلْيَا معاشِلُ لَهُ تَلْلُ فَي أَرَى وَلَا المُؤتَّلُ فَي ذُرَى المجدِ المؤتَّلُ في ذُرَى المجدِ المؤتَّلُ في أَرَى المجدِ المؤتَّلُ في المؤتَّلُ في المؤتَّلُ في المؤتَّلُ في أَرَى المجدِ المؤتَّلُ في المؤتَّلُ

تَجِدُ لها والجِدُ من سُبُلِ الغَلَبِ تَكَادُ سوامِيهَا تَثُوف على الشُهُب

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ١١٤.



<sup>(</sup>۱) يراجع مصابيح المغاني في حروف المعاني، محمد علي بن إبراهيم بن الخطيب، تحقيق الدكتور عائض بن نافع بن ضيف الله الغمري، دار المنار، الطبعة الأولى سنة ١٩٩٣م، ص ٣٠٣، ٣٠٥٠.

ونَحين بجهانِ الفاف ففي صَعدٍ ظلَّ وا بفض لِ نشاطِهِم ففي صَعدٍ ظلَّ وا بفض لِ نشاطِهِم وتم بفض لِ العلم فيهم وأامهُم ومن غَرَسَتْ يُمْنَاهُ يومَا فسيلةً فما لذَّة نيلَ ت بغير مشقّة

وَجَهْلُ الورى فيه لهم شَرُ منقلَب وقد حطَّنَا مُرْدِي التكاسئلِ في صَبَب وقد حطَّنَا مُرْدِي التكاسئلِ في صَبَب ونحثُ كما شاءت جهالتُنا شُعَب فبشِّرْهُ من بعد المشقَّة بالرُّطَب ولا راحـة يومًا تأتَّت بللا تعب

عقد الشاعر مقارنة بين: مَنْ جدَّ واجتهد، ومَنْ تكاسل وتهاون، مُحذِّرًا العرب من الجهل والكسل، ويحتهم على العلم والجد والعمل، فبهم تنهض الشعوب فلا راحة بدون عمل ومشقة، وقد وظَّف (الفاء)؛ لتوجيه المتلقي إلى ذلك من خلال إنجاز سُلَّمٍ حُجَاجِيٍّ على النحو التالي:

| بالجَدِّ والعلم العمل نتَّحد ونَنَال العلا، فلا راحة بلا عمل ومشقة (نتيجة صريحة). | ن: 🕂                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| العلم سبب اتحاد الشعوب.                                                           | ح؛                                      |
| الجهل أساس تفرقة الشعوب.                                                          | ح۳                                      |
| التكاسل سبب مشقة الشعوب.                                                          | ح۲ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| الجِدّ والاجتهاد من سبل النصر.                                                    | ح ۱                                     |

كما استعان الشاعر - في البيت السادس - بالإشارة إلى الحديث النبوي قال رسول الله (ه): "إنْ قامتِ السَّاعةُ وفي يَدِ أَحَدِكُم فَسِيلَةٌ؛ فَإِنْ استطاع أَنْ لا يقومَ حتى يَغْرِسنَهَا، فَلْيَغْرِسْهَا" رواه البخاري<sup>(۱)</sup>، وقد أسهم هذا الاستدعاء في توضيح فكرة

<sup>(</sup>۱) الأدب المفرد الجامع للآداب النبوية، للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، تخريجات وتعليقات أبي عبد الرحمن محمد ناصر الألباني، دار الصديق، الطبعة الثانية ۲۱۱ه/ ۲۰۰۰م، باب (اصطناع المال)، رقم الحديث (۲۷۹)، ص ۲۳۳.

الشاعر لذهن المتلقى؛ فعلى الانسان الجد والاستمرار في عمل الخير حتى يلفظ أنفاسه الأخدة.

كما وظَّف الشاعر (الفاء) للربط بين حججه في قوله:<sup>(١)</sup> (بحر الطويل)

> مَالُ الورَى للتُرب والتُربُ أَصلُهُم فَخَفِّ فُ رَعِاكَ الله وط أَكَ في الثري فَانْ لِم يكن هذا التراب جميعُهُ وَأَقْ بَحُ شَ عِ أَن ثُهِ بِنَ جُ دودَنَا فَإِنَّ جِزاءَ المرع مثلُ صنيعِهِ

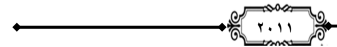
وَلَـيس مـآلُ الفَـرْع للأصْـل يُنْكَـرُ فَلَ بِسَ ثُرَايًا ما بِه تَتَخَطَّرُ أُنَاسًا فَانَّ النَّاسَ بِالتُّرْبِ أَكْثَرُ فنمشى اختيالًا فوقهم نتبختَرُ وعمَّا قليل سوف نورى فَنُقْبَرُ

> أراد الشاعر أن يواسى نفسه ويعزيها بمن فقدهم، فذكر حقيقة خلق الإنسان من التراب، وأنَّه إليه يعود - مستخدمًا (الفاء)، التي أسهمت بدورها في تحقيق سُلُّم حُجَاجِيِّ على النحو التالي:

| ن: 🗀                                     | 4 | الاتعاظ والعبرة من الموت (نتيجة صريحة). |
|------------------------------------------|---|-----------------------------------------|
| ۳۳<br>۲۵<br>۲۵                           |   | كل الناس موتى.                          |
| ۲۲ —                                     |   | المرع سيحاسب على عمله.                  |
| ح۱ لــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |   | احترام الموتى.                          |

(بحر الطويل) ومن استخدام الشاعر (الفاء) قوله:(٢)

جَزُوعًا فَإِنَّ الصَّبْرَ بِالْحُرِّ أَنْسَبُ فَعَوِّلْ عَلَى الصَّبْرِ الْجَميلِ وَلَا تَكُنُ



<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص٥٠٥.

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٦٦٦، ٦٦٧.

يحثُ الشاعر صديقه على الصبر الجميل وعدم الجزع؛ لأنّه أنسب سمات الحُر، وقد استخدم (الفاء)؛ لإفادة التعليل لحججه، حيث إنّ علة الشاعر في حثّ صديقه على الصبر وعدم الجزع –أنّ الصبر من سمات الحر، وقد أسهمت (الفاء) بدورها في إنجاز سُلَّمٍ حُجَاجِيً على النحو التالي:

ن: 

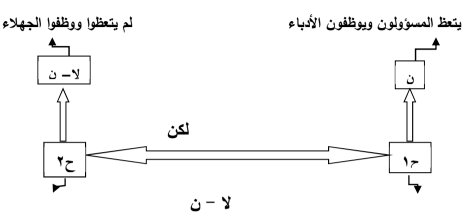
الصبر سمة الإنسان المؤمن الحُر (نتيجة صريحة).
ح حدم الجزع.
ح الاستعانة بالصبر الجميل.

وقد يجمع الشاعر أكثر من رابطٍ حجاجيً في نصه، ومن ذلك قوله: (١) (بحر الكامل)

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ١٣٢، ١٣٣.

يشكو الشاعر حاله في الكويت لزعيم تونس (عبد العزيز الثعالبي)؛ فبدلًا من أنْ يَنْعَمَ العالِمُ بخيرات البلاد، نَعِم بِها الجاهل، حيث الاهتمام بالمظهر لا المضمون الجيد، وقد استخدم الشاعر روابط حجاجيَّة متعددة لييبن مدى معاناته في وطنه، حيث استخدم في بداية نصه الرابط السببي (الفاء) للجمع بين العلة والنتيجة، فقد جاء السبب معلقًا بالنتيجة، وذلك على النحو التالي:

فأتى الشاعر بمجموعة من الحُجَج المتتابعة؛ ليؤكّد فكرته في ضرورة الاهتمام به ويكل أديب، فعلى المسؤولين الاتعاظ من خلال التمسك بأهل العلم والأدب، حتى تتحسن أحوال البلاد والعباد، ثمّ نجد الشاعر استخدم رابط حجاجي آخر وهو (لكن)؛ للجمع بين الحجج المتعارضة، فكثيرًا ما نصح الشاعر بأنّ الشخص بعلمه لا بمظهره، فالسيف ليس بغمده وإنما بحدّته وقوة قطعه ولكن لا مجيب لنصحه، وقد حقّقت (لكن) سلّمًا حجاجيًا على النحو التالى:



لم يجد مَنْ يسمع نصحه

قول الشاعر الشخص بعلمه لا بمظهره

وبهذا أسهمت (لكن) في إنجاز طاقة حجاجية، منحت الحجة التي تليها قوة إضافية جعلتها أعلى درجات السلم الحجاجي؛ لأنَّ القول برمته موجَّه للنتيجة المضادة أي (لا-ن)، حيث لم يتعظ المسؤولون، ثُمَّ يختم الشاعر نصه بالرابط الحجاجي (حتى) التي تفيد انتهاء الغاية، وقد أسهمت في إنجاز سلَّم حجاجيً كالتالى:

ن: \_\_\_\_\_ بأس الشاعر وحزبه (نتيجة صريحة). \_\_\_\_\_ الموت أفضل من الحياة بالنسبة للشاعر. \_\_\_\_ ح1 \_\_\_ بخل المسئولين على الشاعر بالنذر والطفيف.

وعليه فقد اتَضحت مقدرة الشاعر الفنية في الجمع بين الروابط الحجاجية في تسلسل وانتظام؛ لإقناع المتلقى بالنتيجة التي يهدف إليها.

٥- (الواو): حرف عطف، و"معناها مطلق الجمع فتعطف الشيء على مصاحبه أو سابقه، أو لاحقه"(١)، كما أنها تفيد الترتيب، وقد استخدمها الشاعر للعطف، وترتيب الحجج، ومن ذلك قوله:(٢)

أَلَهُ تَرَنَهِ حسين غَساضَ الكرامُ وفَساض اللئه ببيتي انْزَويت المتخدم الشاعر الرابط الحجاجي (الواو) للعطف، والترتيب بين أجزاء البيت السابق، فأسهمت بدورها في ترتيب الحُجج على النحو التالي:

ن: ↑ انعزال الشاعر عن الناس (نتیجة صریحة).
 ح۲ \_\_\_\_ كثرة اللئام من حوله.
 ح۱ \_\_\_\_ قلة الكرامُ حول الشاعر.

• ومن استخدامه لـ(الواو) -أيضًا - قوله:<sup>(٣)</sup> (بحر الطويل)

وَمَ نُ لَ مَ يُوَدِبُ لُهُ نُهَ الْهُ وَدَهُ وَهُ فَلَ يُسَ لَ لَهُ حَتَّى الْمَمَاتِ مُ وَدَّبُ لَعَلَّهُ مَ فَلَ يُسَ لَ لَهُ حَتَّى الْمَمَاتِ مُ وَدَّ لَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى وَالدَّهُرُ بِالنَّاسِ قُلَّبُ لَعَلَّهُ مَ ظَنَّ وَالدَّهُرُ بِالنَّاسِ قُلَّبُ

أراد الشاعر أن يُبين تقلب أحوال الدهر؛ فقد يصير الفقير غنيًا، والغني فقيرًا، فليس هناك دوام وخلود لشيء في الحياة الفانية، فعلى الإنسان الاتعاظ وتحكيم العقل، وقد استطاع الشاعر استخدام الرابط الحجاجي (الواو) للربط بين أجزاء نصه، ولترتيب حُججه على النحو التالى:

<sup>(</sup>١) مغنى اللبيب عن كتاب الأعاريب: تأليف بن هشام الأنصاري، الجزء الرابع، ص ٣٥١، ٣٥٢.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص١٠٠.

العدد الثالث والأربعون للعام ٢٠٢٤م الجزء الثالث نوفمبر ٢٠٢٤م

ن: 

 تقلب الدهر بالناس وعدم بقائه على حال (نتيجة صريحة).

 عدم خلود الغني على حاله.

 عدم خلود الفقير على حاله.

٦- (لأنّ): تعد من أهم ألفاظ التعليل؛ حيث "يبدأ المرسِل خطابه الحجاجي بها في أثناء تركيبه، وتستعمل لتبرير الفعل، كما تستعمل لتبرير عدمه"(١)، ومن الأول قول الشاعر:(١) (بحر الكامل)

قالوا اعتزلتَ النَّاسَ قُلْتُ لِأَنَّهُم جَرُوا عَلَيَ المُحْزِنَاتِ صُنُوفًا يهدف الخطاب السابق إلى إقناع المرسلَ إليه بسبب اعتزاله النَّاس، وقد حقق (لأنَّ) سُلَّمَا حجاجيًّا على النحو التالى:

ن: حب الشاعر للعزلة (نتيجة ضمنية).
 ح٢ \_\_\_\_\_ إذاقة الناس للشاعر كل أنواع الحزن.
 ح١ \_\_\_\_ مخاطبة الناس للشاعر عن سبب عزلته.

■ ومن الثاني –أي تبرير عدم الفعل – قول الشاعر:<sup>(۳)</sup> (بحر الوافر)

رَّ اليومَ أبكي بِدَمْعِ ما لجاريهِ وقوفُ عي منك بدرًا عَراهُ من منيَّته خُسُوف أرثيك لكنْ لساني عاقَهُ عُسْرٌ مُخِيف

أبَا زَيدٍ عَلَيكَ اليهِ وَمَ أبكي وَمَ المحدول وم السي لا أُبكِّي منك بدرا وقد د أحْبَب ثُ أَنْ أرثيكَ لك نُ

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ٦٢٣.



<sup>(</sup>١) استيراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداوليَّة، عبد الهادي بن ظافر الشهري، ص ٧٨٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٧٤.

فما أستطيعُ تنظيمَ المراثي لمثلك أيُّها البرُّ السرووف لِأَنَّ رثِاللهُ محتاجٌ اطولٍ وذاكَ أبَتْهُ من دهري الصُروف

يُبرِّر الشاعر عدم قدرته على رثاء صديقه؛ فقصائد الرثاء تحتاج للوقت الطويل، وهو ما يتنافى مع حاله، فلسانه عاجز عن النطق.

٧- أدوات الشرط: يعمد المرسِل إلى استخدام هذه الأدوات؛ حيث "يرد التعليل السببي في التراكيب الشرطية الظاهرة، وذلك أدعى لتوليد حجج جديدة ذات صلة بالحجة الأولى"(١)، ومن استخدام "صقر الشبيب" (مَنْ، إذا، مَهْما)؛ لترتيب الحُجج والنتائج قوله:(١)

وَمَــن لَــم يُوسِـع النَّعْمَـاءَ شُـكْرًا إِذَا نِعَــم المعَاشِـر أَبْط رَبَهُمْ أَبْط رَبَهُمْ أَسَم الموا أمــس أدمعَنا اعتداءً ومهما جئت من عدل وشرِّ

فَبَشً رُهُ بِنَائب بِ تَنُ وب ففيضُ مَعينِهُنَّ هو النُّضوب فسال اليومَ دمعُهُ مُ الصَّيب اليكَ يردُهُ العَدْلُ الحسيب

اعتمد الشاعر على أدوات الشرط في الجمع بين العلة والنتيجة، حيث جاء السبب معلقًا بالنتيجة، وذلك على النحو التالى:

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ١٤١.



<sup>(</sup>١) استيراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداوليَّة، عبد الهادى بن ظافر الشهرى، ص ٤٨٠.

كل من أسال دموعنا بالأمس مقدمة ٣) وجد عقابه وسال دمعهم بغزارة بنتيجة ٣) كل إنسان سيُحَاسب على عمله بنتيجة ٤)

فأتى الشاعر بمجموعة من الحُجَج المتتابعة؛ ليؤكّد فكرته في ضرورة شكر النعم، وعدم البطر، لأنَّ كل إنسان سيحاسبه المولى (عزَّ وجلّ) العدل الحسيب على عمله خيرا كان أو شرًا، فعلى المؤمن الاتعاظ والعمل لآخرته

# ٨- أدوات النفي:

استخدم الشاعر أدوات النفي لترتيب الحجج، وإقناع المتلقي بالنتيجة التي يهدف اليها، ومن ذلك قوله: (١)

إلى كى م أسن تَجيرُ ولا مجير روي مجير كَانِّي بينكم ذِئب بُ خَبيتُ فَانِي بينكم ذِئب بُ خَبيتُ فَانِي بينكم نُصْحِي فَانِي قديمًا سَا أَنْقَى مثل مَا أنّدي قديمًا حثيثًا سَيرُ نُصحِكُم إلى يكُم فَصَا اللهُ الل

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٤٥.



يَبُثُ الشاعر شكواه من أبناء وطنه الذين هاجموا دعواه إلى التقدم، وطلب العلا؛ فلا يوجد مجير، أومغيث، وبينهما ترادف يصور مدى معاناة الشاعر وشكواه مِمَنْ لا يسمعون له، كما صوَّر نفسه بالذئب الذي كره الناس نصحه، وعلى الرغم مِنْ ذلك أكَدَ أنَّه سيواجه مَنْ يحارب دعوته بالصبر إلى أنْ يفلح سعيه فيهم، وقد وظَّف حروف النفي؛ لإقناع المتلقي بتلك النتيجة من خلال إنجاز سئلَّم حُجَاجِيٍّ يتضح مما يلى:

| شكوى الشاعر ومحاربته مَنْ هاجم دعوته للتقدم والعلا بالصبر (نتيجة صريحة). | _ | ن: — |
|--------------------------------------------------------------------------|---|------|
| لن يعيث/ يصرفني أحد عن نصحكم حتى تسمعوا نصحي.                            |   | ح؛   |
| لن أريث/ أتعب من نصح بني وطني.                                           |   | ح۳   |
| لا مغيث فليس هناك ملاذ للشاعر، وفيه تأكيد للحجة الأولى.                  |   | ح۲   |
| لا مجير للشاعر مِنْ ظُلم بني وطنه، ومحاربة دعوته للتقدم.                 |   | ے ۱  |

# ب) العوامل الحجاجية:

تختلف العوامل الحجاجيَّة عن الروابط الحجاجية في أنَّها "لا تربط بين متغيرات حجاجيَّة (أي بين حُجَّة ونتيجة، أو بين مجموعة حجج)، ولكنها تقوم بحصر وتقييد الإمكانيات الحجاجية التي تكون لقول ما، وتضم أدوات من قبيل: ما... إلَّا، وجل أدوات القصر "(١)، وقد استخدم "صقر الشبيب" في شعره من هذه الأدوات ما يلي:

١- الحصر بـ(ما ... إلّا): يُعدُ أقوى طرق القصر توكيدًا، فإذا استُخدم في مقام الحكمة والنصح كان دعمه للحجة أقوى، ومن ذلك قول الشاعر: (٢) (بحر الطويل)

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٥٨١.



<sup>(</sup>١) اللغة والحجاج، أبو بكر العزاوى، ص ٢٧.

لِعَيْدِ \_\_\_ عَدِّ \_\_\_ بالتجَمُّ لِ دافِ نِ مِلْ عَدْ \_\_ بالتجَمُّ لِ دافِ نِ مِلْ مَلْ الشَّوائِنِ مِلْ الشَّوائِنِ

نبذتُ مِنَ الإخوانِ كُلَّ مُدَاهِنِ وَمِنْ مُدَاهِنِ وَمِا خَيْلُ لا يكونُ لخلِّهِ وَمِا خَيْلُ لا يكونُ لخلِّهِ

بدأ الشاعر خطابه بأسلوب خبري؛ ليقرِّر حقيقة تركه كل مُصانِع مدارٍ لعيوبه، مؤكِّدًا في البيت الثاني من خلال أسلوب الحصر – فضل النصح، فعلى المسلم أن يرشد أخاه لعيوبه؛ ليصلحها، فيكون المسلم لأخيه كالمرآة يرى فيها مميزاته وعيوبه، فلا خير في صديق لا ينبِّه صديقه لعيوبه، ويرشده لإصلاحها، وفيه إشارة إلى الحديث النبوي عن أبي هريرة (رضي الله عنه) عن رسول الله (صلى الله عليه وسلم) قال: "المؤمِنُ مِزْآةُ أخيه، إذا رأى فيه عيبًا أصلحهُ"(۱)، وقد أسهم هذا الاستشهاد في توضيح حُجَّة الشاعر، وإقناع المتلقى بفكره.

■ وكقوله:<sup>(۲)</sup> (بحر الطويل)

إلى قومنا قوموا بنا فلقد شَجَتْ لنشهدَ معهم ما به يُحْرِزُ الفتى فما المرع إلّا مَنْ بُشارك قومَه أ

مصيبتُهم حتى الأصمَّ من الصَّخْرِ شهادتُه أو يجتني ثمَرَ النَّصْر من العيش في حلوِ المذاقة والمُرِّ

يحث الشاعر شباب الوطن العربي لنجدة فلسطين والدفاع عنها إمّا الشهادة وإمّا النصر، مؤكّدًا في البيت الثاني حُجّته من خلال أسلوب الحصر (ما...إلّا) ضرورة المشاركة، والتعاون بين أبناء العرب، فأسهم هذا الأسلوب في تقرير حجة الشاعر في النفوس وتقويتها.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٦٥.



<sup>(</sup>۱) الأدب المفرد الجامع للآداب النبوية، للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، تخريجات وتعليقات أبي عبد الرحمن محمد ناصر الألباني، باب (المسلم مرآة أخيه)، رقم الحديث (۲۳۸)، ص ۹۰.

٢- (إنَّما):

تعد من "أدوات السلم الحجاجي القصر باستعمال "إنَّما"(١)، وتختص بالدخول على المعاني المألوفة التي تأنس بها النفس، يستخدمها المرسِل لتأكيد حُجَّته، ومنه أمثلتها قول الشاعر:(١) (بحر البسيط)

والعمـــرُ نقصــانهُ يحْكِــي زيادتَــهُ فالطول منه لـدى ذي اللُّبِّ كالقِصَـرِ وإنَّمـا الفـرقُ فــي الأعْمَـارِ يُحْدِثُــهُ تَفَاوُتُ النَّاسِ فـي الباقي مـن الأَثَـرِ

أراد الشاعر أن يحث الشباب على تقديم الأعمال التي تُبقي ذكرهم طيبًا بين الناس، فاعتمد على الرابط الحجاجي (إنّما)؛ ليؤكّد حجته أنّ الفرق في الأعمار يكون بالأثر الطيب للإنسان لا بطول عمره.

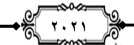
### ٣- التأكيد:

تسهم أدوات التأكيد في نقل الحُجة من الإخبار إلى تأكيد الأمر في ذهن المتلقى، ومن ذلك الشاعر: (٦) (بحر الوافر)

أمَا عَلِمُ وا بِأَنَّ الْحِرْضَ دَاءً وَلَايْسَ سِوَى القنوع لـ أه دواء

صوَّر الشَّاعر حرص الناس على ملذات الدنيا ومتعها بالدَّاء، مؤكِّدًا حُجَّته من خلال أداة التأكيد (أنَّ)، ثم أكَّد في الشطر الثاني من خلال أسلوب النفي والاستثناء أنَّ القناعة هي خير دواء.

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ٩٩.



<sup>(</sup>١) استيراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداوليَّة، عبد الهادي بن ظافر الشهري، ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٨٣.

ومن ذلك قوله:(١) (بحر الكامل)

إِنَّ الكويتَ أديبُها في شِفْوَةِ مُمْنَدَّةٍ ليْسَتْ بِذَاتِ نَفَاذِ

أراد الشاعر أن يشكو حاله في وطنه فاستخدم أداة التأكيد(إنَّ)؛ ليؤكِّد شعاءَه وليبين استمرار معاناته.

من خلال ما سبق اتضحت مقدرة الشاعر الفنية في استخدام الروابط الحجاجية في ترتيب حُججه بتسلسلٍ وانتظامٍ وصولًا إلى النتيجة التي يهدف إليها، كما أسهمت العوامل الحجاجية في تحويل الطاقة الحجاجية لتأكيد الحجة الواحدة التي يهدف إليها، من خلال تقييدها وحصرها بتلك العوامل؛ رغبة منه في إقناع المتلقي بفكره، وإثارة انتباهه.

# ثانياً: التراكيب والأساليب الحِمَاجِيَّة:

# ١- التكرار:

يُعدُ رافدا رئيسًا في الحجاج؛ لأنّه يوفّر للحجج والبراهين التي يقدمها المتكلم - طاقة مضافة تحدث أثرًا في المتلقي وتساعد على نحو فعّال في إقناعه، أو حمله على الإذعان؛ ذلك أنّ التكرار يساعد أوّلا على التبليغ والإفهام، ويُعين المتكلم ثانيا على ترسيخ الرأي أو الفكرة في الأذهان "(٢).

ويُعدُ التكرار اللفظي "من أفانين القول الرافد للحجاج المدعّمة للطاقة الحجاجيّة في الدليل أو البرهان؛ لما له من وقع في القلوب لا سيما في سياقات خاصة كالمدح

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، أ.د/ سامية الدريدي، ص ١٦٨.

والرثاء"(١)، ومن التكرار اللفظى قوله:(١)

(أبَا يوسُف) شوقِي إِلَيكَ يَشُبُهُ (أبَا يوسُف) نفسِي فِدَاكَ لو افتدِي (أبَا يوسُف) نفسِي فِدَاكَ لو افتدِي ولكن هذا الموت شيء مُقَدرٌ وما ذاك موت بل حياة نفيسَة وقتلَكى سبيلِ اللهِ أَحْيَا بِللا مِرل لهم عند ربّ العرش رزق وفَرْحَة للهم عند ربّ العرش رزق وفَرْحَة الما يوسُف) تهنيك دارٌ دخلتها

(بحر الطويل)

وَيُسْعِرُهُ بِينَ الضُّاُوعِ التَّذَكُر مِنَ الموتِ إنسانٌ يَجِلُ وَيكْبُر وما حيلةُ الإنسان فيما يُقَدَّرُ يَودُ وَيَهُوى مثلها المُتَبَصِّرُ وذلك شيءٌ في الكتابِ مُسَطَّرُ وهُمْ عنده في جَنَّةِ الخُلْدِ خُطَّرُ ويهنيكَ فيها سلسبيلٌ وكوثرُ

الشاعر -في الأبيات السابقة - يرثي صديقه الذي استشهد مستخدمًا التكرار اللفظي في قوله: (أبا يوسُلُفِ)؛ للإشادة بذكره وتفخيمًا لمكانته، فهو من الحُجج الفوية التي تدل على صدق عاطفة الشاعر وتبين مدى شوقه له وحزنه على فقدانه، القوية التي تدل على صدق عاطفة الشاعر من الاقتباس القرآني ما يبين منزلة الشهيد؛ حيث استدعى من النص القرآني قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ أَمُوتًا بَلُ أَحْيَاةً عِندَ رَبِّهِمُ يُرُزَقُونَ ﴿ وَلِا تَحْسَبَنَّ ٱللَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ أَمُوتًا بَلُ أَحْيَاةً عِندَ رَبِّهِمُ يُرُزَقُونَ ﴿ فَرَجِينَ بِهَا اللهُمُ ٱللهُ مِن فَضَهِلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللَّذِينَ لَمُ يَلُحَقُواْ بِهِم مِّنَ خَلِفِهِمُ أَلًا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَفُونَ ﴿ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْ مَةِ يَلُحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلِفِهِمْ أَلًا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَفُونَ ﴿ \* يَسُتَبْشِرُونَ بِنِعْ مَةِ مِن فَضَهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَفُونَ ﴿ اللَّهُ وَفَضْلِ وَأَنَ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلمُؤمِنِينَ ﴿ وَفَصْلِ وَأَنَ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلمُؤمِنِينَ ﴿ وَفَضْلِ وَأَنَ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلمُؤمِنِينَ ﴿ وَفَضْلِ وَأَنَ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُؤمِنِينَ ﴿ وَفَضْلِ وَأَنَ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلمُؤمِنِينَ ﴿ وَفَصْلِ وَأَنَ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلمُؤمِنِينَ ﴿ وَلَا عَمَالُ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤمِنِينَ ﴿ وَلَا عَمَالُ اللَّهُ لَا يُضِعِمُ أَلَا عَمَالًا اللَّهُ لَا يُضِعِمُ أَلُولُ اللَّهُ لَا يُضِعِمُ أَلَّهُ لَا يُضِعِمُ أَلَا عَلَا اللَّهُ لَا يُضَالِ وَاللَّهُ لَا يُضِعِمُ اللَّهُ لَا يُضَالِ اللَّهُ لَا يُعْمَلُ اللَّهُ لَا يُطْلِعُونَ اللَّهُ لَا يُضِعِمُ اللَّهُ لَا يُضِعْلُونَ اللَّهُ لَا يُعْمِعُ اللَّهُ لَا يُعْمَلُونَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا يُعْمَلُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٦٦٨.



<sup>(</sup>١) الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، أ.د/ سامية الدريدي، ص٢٧٠.

وقد أسهم هذا الاستدعاء في توضيح فكرة الشاعر، وتقوية حُجَّته؛ حيث كان له عظيم الأثر في تفخيم منزلة صديقه في القلوب والأسماع.

ومن اعتماد الشاعر على التكرار كتقتية حجاجية قوله: (۱)
 (بحر الكامل)

وَإِقَامَ لَهُ الْعُلَمَ اعِ مَحْيَا شَ عَبِهِم وحِمامُ لهُ أَن ترحلَ العلماءُ

أراد الشاعر تأكيد فضل العلماء في إحياء الشعوب؛ فاستخدم التكرار اللفظي لكلمة (العلماء)، الذي أسهم بدوره في إقناع المتلقي بأهمية العلماء في إحياء الشعوب، ويقظتهم من غفلتهم، وقد وفق الشاعر في استخدام المقابلة(١) بين طرفي البيت؛ لإسهامها في إبراز المفارقة(١) بين حال الشعوب في حضور العلماء وغيابهم.

حما ورد التكرار اللفظي في قوله: (<sup>1</sup>)

أَيَرْفَ عُ رَأْسَ لُهُ العربِ يُ يَوْمَ ا وَهَ لَ عُ ذُرٌ لِ لَهُ إِنْ لَ مُ تَجِدهُ وَرَاءَ الخَطْ بِ هِ ذَا أَيُّ خَطْ ب

إِذَا امْتَلَكَ تُ فِلِسْ طِينَ الْيَهُ ودُ بِ أَغْلَى مَا لَدَيه بِهَا يَجُودُ تُصَانُ لَهُ النّفوسُ أو النّقودُ

<sup>(</sup>٤) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٥٩.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) يقول ابن المعتز في تعريفه للمقابلة: "وتكون المقابلة بأن يُؤتي بمعنيين أو أكثر، ثم بما يُقُابلُهُما (أي ضدهما في المعنى) على الترتيب"، البديع: تأليف أبو العباس عبدالله بن المعتز، تحقيق: عرفان مطرجي، مؤسسة الكتب الثقافيّة، الطبعة الأولى، سنة ٢٠١٢م، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) والمفارقة في أبسط تعريف لها هي "أن يعبر المرء عن معناه بلغة توحي بما يُناقض هذا المعنى أو يُخالفه"، المفارقة والأدب: دراسات في النظرية والتطبيق: خالد سليمان، دار الشروق ، عمان الأردن الطبعة الأولى ١٩٩٩م، ص١٤.

استخدم الشاعر التكرار في البيت الثالث: (الخطب، خطب)؛ لتعظيم ما يحدث في فلسطين وتهويله، إضافة إلى تشجيع الشباب على بذل النفس وكل ما نملك في سبيل الدفاع عنها، وقد اتخذ الشاعر من التكرار اللفظي حُجّة يستدل بها على رغبته الشديدة في إلهاب نفوس الشباب للدفاع عن أرض فلسطين من أيدى اليهود.

ومن التكرار اللفظي قوله: (۱) (بحر الكامل)

الجهالُ داءُ الشعرِ عندي وحده فأقاهِ بشعبك للعلوم فإنك فأهِ بشعبك للعلوم فإنك الشعبُ عِلَّتُ له افتاراق مهاك فالشعبُ عِلَّتُ له افتالها عند اللَّبِ يزكو والنها فالعلم أصال الخير في أصحابهِ فالعلم أصال الخير في أصحابهِ

والعلم في رأيي أجل دوائيه يحظى على ما أرتئي بشفائه والاتحاد لحي خير دوائسه كل اتحاد راق من إنشائه والجهل أصل الشر في أمرائه

أراد الشاعر أن يُبين أهمية العلم فاستخدم التكرار اللفظي لكلمة (العلم) حيث كررها ثلاث مراتٍ؛ ليؤكّد دوره في نهضة الشعوب واتحادها وهداية الناس إلى طريق الحقّ والخير، كما كرّر الشاعر كلمة (الجهل) مرتين؛ ليؤكد خطورته، فهو أصلُ الشرّ، وهو أحد الأمراض الشائعة في المجتمع، والعلم أعظم دواء له.

٢- الأساليب الإنشائية الطلبية (٢): استخدم الشاعر العديد من الأساليب الإنشائية الطلبية؛ لتوجيه المتلقي لفكره، وإثارة انتباهه -كالاستفهام، والأمر والنهي، وتفصيل ذلك على النحو التالي:

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الأسلوب الإنشائي الطلبي هو: "ما يستدعي مطلوبًا غير حاصل وقت الطلب؛ لامتناع تحصيل الحاصل"، الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، دار الكتب العلمية جيروت، الطبعة الأولى سنة ١٠٤ه/ ٢٠٠٣م، ص ١٠٨.

### ❖ الاستفهام:

يُعَدُّ من الآليات الحجاجيَّة التي تُحفِّز المتلقي، وتُثيرُ انتباهه، ويعرف الاستفهام الحجاجي بأنَّه "تمط من الاستفهام يستلزم تأويل القول المراد تحليله، انطلاقًا من قيمته الحجاجيَّة"(۱)، ومن استخدام الشاعر للاستفهام قوله:(۲) (بحر المتقارب)

إذا عزَّن عي غيرُ مَوْضِ اللئام وكي في غير مُ مَوْضِ اللئام وكي في اغتباطي بربِّ عي إذا ألك من ألك من عُاضَ الكرامُ

فلا كنت أن كنت منه استقيت تسند كرّب أنّسي منه ارتويست وفساض اللئام ببيتسي انْزَوَيست

أراد الشاعر أن يُبين سبب انعزاله عن الناس؛ فاتَّخَذَ من الاستفهام التقريري حُجَّة يُعلِّل بها على ذلك؛ تمثَّل ذلك في رغبته السلامة من اللئام فهم متكاثرون، في حين غاض/ نقص وقلَّ الكرام.

ومن الاستفهام قوله: (۳) (بحر الوافر)

أخَافُ إِذَا بَقِيتُ تَذُلُّ نَفْسِي فَتَمْنَد لُهُ مَدَائِكُ اللَّهِ وَاتِي فَتَمْنَد لُهُ مَدَائِدَهَا اللَّهِ وَاتِي وَلَي كَمَا سُدُ مِّيثُ – صَاقَرًا وَلَكِنَّ عَلَى حَمَا سُدُ مِّيثُ – صَاقَرًا

عَلَى طَمَع لِذِي مَالٍ كَثِيرِ تَعَلَى طَمَع لِذِي مَالٍ كَثِيرِ تَعَلَى الفَرزُدِقِ أَو جَريرِ وَهَل أَبْصَرْتُ ذُلًا فِي الصَفُورِ

اعتمد "صقر الشبيب" على الاستفهام؛ لينفي عن نفسه الذل، وليؤكد عزة نفسه، وبُعدها عن الهوان، فهو اسم على مسمى، فلا تجد ذُلًا في الصقور.

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٩٥.



<sup>(</sup>١) الخطاب والحِجاج، أبو بكر العزاوي، مؤسسة الرحاب الحديثة، الطبعة الأولى، سنة ٢٠١٠م، ص ٥٧، ٨٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٣١.

وقوله:(١) (بحر الوافر)

أتاهم واعظًا ما حالً فيهم وهل عِظَةٌ كما تُملي الخطُوب خَطِيبُ النَّاسِ خَطْبُهُم فمهما تَكَلَّمَ بينهم سَكَتَ الخَطِيبُ

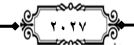
برز الاستفهام في قول الشاعر (وَهل عِظَةٌ كما تُملي الخطُوب)، وقد استخدمه للنفي؛ فليس هناك عظة للنّاس أشد من ابتلاءات الزمن، ولا يخفى ما في الاستفهام من تنبيه العقل، ولفت النظر إلى ضرورة التأمل والتدبر لخطوب الزمن، فعلى الناس أخذ العبرة والعظة، وتحكيم عقولهم.

وقوله: (۲)
 (بحر الكامل)

لَا خَيْرَ فَي رِزْقِ تُصَادِفُ دُونِهِ مَا لا تُطِيقُ مِنَ الأَذَى وتُساءُ حتَّى الحياة إِذَا خَلَتْ مِن عِزَّةٍ دَاءٌ لمثْلِكَ والْحَمِامُ دواءُ مَا الدُرُ إِلَّا مَنْ تأبَّتْ نفسهُ سَوْمَ الْهَوَانِ فَهَلْ لَدَيكَ إِبَاءُ

أراد الشاعر أن يحثّ الشباب على الإباء وعزَّة النفس، ونبذ الذل والهوان، فاتَخذ من الاستفهام في قوله: (فَهَلْ لَدَيكَ إِبَاءُ) -حجة لحثِّهم على ذلك، فلا يخفى ما فيه من إغراء المخاطب وحثِّ له على الاستجابة والامتثال لأَمره؛ فالموت أفضل للإنسان من العيش بدون عزة وكرامة، مؤكِّدا في البيت الثالث -من خلال أسلوب النفي والاستثناء - أنَّ الحرَّ هو مَنْ يرفض الهوان والذُّل.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٨٥.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ١٤١.

وكقوله: (۱) (بحر البسيط)

هَل حازَ قَطُ أثيلَ المجدِ غيرُ فتى مَنْ خافَ من خطرِ الرَّجَافِ يُهلِكُهُ ومَنْ يَخَفْ من عَوادِي النَّحل عادِيَةً

لم يكْتَرِث في طريق المجدِ بالنَّصَبِ فكيف قُلْ لِي بالنَّصَبِ فكيف قُلْ لِي باللؤلؤ الرَّطِبِ(٢) فغيدرُ ظَافِرة كفَّاهُ بالضَّرَبِ(٣)

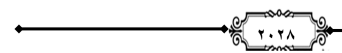
أراد الشاعر أنْ يحتج لفضل العزيمة وتحمل الصعاب للوصول إلى المجد والمكانة العالية؛ فاتَّخذَ من أسلوب الاستفهام وسيلة إقناعية؛ حيث أفاد النفي في البيت الأول تنبيه المخَاطب وحتَّه على تحمل الصعاب، وأفاد التعجب في البيت الثاني من كيفية الحصول على اللؤلؤ لولا اقتحام الأغوار ومخاطر البحار، ولا يخفى ما في الاستفهام من تنبيه العقول، وافت انتباه المتلقى إلى ضرورة الجد والاجتهاد حتى ننال العلا.

ومن استخدام الشاعر للاستفهام كوسيلة حجاجية لإقناع المتلقي قوله: (+)
 (بحر الوافر)

ومالُــــكَ وافِـــرّ جَـــمٌ كثيـــرُ يُردّدُهَـــا الأنــينُ أو الزفيـــرُ

أيش عو حوا كَ الفق رَ الفقي رُ كَاتَ كَاتً كَاتًا

<sup>(</sup>٤) ديوان صقر الشبيب، ص ٥١٦.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) الرَّجَّاف: البحر، سُمَّيَ به لاضْطرابه وتحرك أمْواجه، لسان العرب، لابن منظور، مادة (رَجَفَ)، الجزء التاسع ، ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) الضّرَب: هو بفتح الراء: العسل الأبيض الغليظ، لسان العرب، ابن منظور، مادة (ضَرَبَ)، الجزء الأول، ص ٢٤٥.

الشاعر يوجِّه توبيخه وعتابه للغني على عدم إنفاقه ومساعدته للفقير على الرغم من ماله الوفير، متَّخذًا من الاستفهام الإنكاري التوبيخي حجة على ذلك.

■ وكقوله: (۱) (بحر الوافر)

ویجنی مُحْسِنٌ فرق کبیر و وذا فی المنزلین له سرور وذا فی المنزلین له سرور معجد معجد المخرى الأخیر الأخیر فی المخرور فی المخرور فی المخرور عین الدنیا إلی الأخرى تسیر و

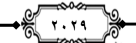
عقد الشاعر مقارنة بين البخيل والمحسن؛ فالبخيل يعاني الحزن في الدارين، في حين يَنْعَم مَنْ يقوم بأعمال الخير بالفرح والسرور في الدارين، محذِّرًا الإنسان من الشيطان، وقد ضمَّن الشاعر خطابه طاقة حجاجية من خلال أسلوب الاستفهام الذي أفاد النفى في البيت الأخير؛ ليُنَبِّه البخلاء ويحتهم على الإنفاق.

ومن الاستفهام قوله: (۲) (بحر الطویل)

ألَستَ الدي تحلو القوافي بمدحهِ الستَ الدي تُثْنِي عليه خصالهُ الست بداك الفاضِ لل الماجدِ الدي

وأضحى إليه الفضل يُعزى ويُنْسَبُ فَتُصوحِزُهُ طَوْرًا وآخر تُطْنِبُ تُكُلُ مزاياهُ الحُصَاةَ وتُتُعبُ

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٦٥٣.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٥٢.

اتخذ الشاعر من الاستفهام التقريري حُجَّه لتحقيق حسن خُلُق ممدوحه، وإثبات كرمه؛ إذ تحلو القوافي بمدحه، والفضل ينسب إليه هو لا لغيره، ولا يخفى ما في تكرار الاستفهام من تأكيد فضل الممدوح والتنبيه على سبقه للعلا، كما اعتمد على الاستعارة في البيت الثاني وجعلها حُجَّة يستدل بها على صدق فكرته؛ حيث شخَّصَ خصال الممدوح بإنسان يُثني على الممدوح ويصفه بكل الطرق: الإيجاز والإطناب.

# أسلوبا الأمر والنهي:

يستخدم الشاعر هذين الأسلوبين محاولة منه في التأثير على متلقي خطابه، وحمله على مشاركته شعوره، ومن ثمَّ القبول والإذعان لفكره ذلك ؛ لأنّ "أسلوبي الأمر والنهي نابضان بالإثارة قادران على تحريك الوجدان وإحداث ما ينشد المتكلم تحقيقه في المتلقي من انفعال "(۱) ومن أمثلة ذلك قول الشاعر مخاطبًا بني قومه: (۲) (بحر الطويل)

فَانِ سَرَّكُمْ أَنْ تَبْلُغُ وَا أَوْجَ مَجْدِدِكُمْ أَنْ تَبْلُغُ وَا أَوْجَ مَجْدِدِكُمْ أَلَا وَانزعُ وَا تَصوبَ التكاسُلِ عَنْكُمُ وَلَا تَجْمُدوا يا قوم إِنَّ جمودَكُم وَلَا تَجْمُدوا يا قوم إِنَّ جمودَكُم ودونك مُ أهْلُ الجمود وضد هُم في ودونك مُ أهْلُ الجمود وضد هُم نهوضًا إلى المجد الأثيل إلى العُلا

وَتَعُلُوا ذَرَى الْعَلْيَاءِ فَالْأُهَبِ الْأُهَبِ الْأُهَبِ الْأُهَبِ الْأُهَبِ الْأُهَبِ الْأُهَبِ فَصَا فَازَ كسلانُ البريَّةِ بِالإِرَبِ فَصَا فَازَ كسلانُ البريَّةِ بِالإِرَبِ مصوديكُمُ للويسلِ إنْ دَام والحَسرَب (٣) ويكفي بهذين اعتبارًا لِمَسن أَرِب كما نهضت من قبلُ آباؤنا العرب

<sup>(</sup>١) الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، أ.د/ سامية الدريدي، ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٣) الحَرَب: بالتحريك نهب مال الإنسان، وتركه لاشيء له، لسان العرب ابن منظو مادة (حَرَبَ)، الجزء الأول ص ٢٠٤.

الشاعر في النموذج السابق يبين لشباب وطنه أسباب بلوغ العلا والمجد بالاستعداد التام مكررًا لفظ (فَالْأُهَب الأُهَب)؛ لتأكيد ضرورة استعدادهم، ولحتُهم على ترك الكسل مستخدما فعل الأمر (انزعُوا) مجسدا الكسل بثوب ينبغي عليهم نزعه، ثم حذرهم من الجمود والثبات في المكان؛ لأنّه سبب هلاكهم وفُقْدَان مُلْكهم مستخدمًا أسلوب النهي (لَا تَجْمُدوا)، فعليهم بالنهوض كآبائهم العرب، وقد أسهم أسلوبي الأمر والنهي بما فيهما من طاقة حجاجيّة تحمل متلقي خطابهما على القبول والإذعان والنهوض لرفعة الوطن، فلهم في ذلك قدوة ألا وهي نهضة آبائهم العرب.

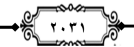
- ومن استخدام الشاعر لأسلوب النهي قوله:(١) (بحر الرمل)

لا تقُلِلْ أَنْكِي وَهَلْ ثَمَ التِباس لَا تَقُلُ اللَّهِ مَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْمُ ل

أعطى الشاعر لنفسه حُجَّة الاضطلاع بوظيفة الردع، حيث استخدم أسلوب النَّهي في قوله: (لا تقُلْ، لَا تَلُمْنِي) محذرًا ورادعًا كل من لامه على التغزل بمحبوبته؛ فأذن الشاعر كعينه، وهذا البيت ينكرنا بقول بشار بن برد:(۱) (بحر البسيط)

يا قَومِ أُذْني لبعض الحي عاشِقة والأذنُ تَعْشق قبلَ العينِ أحيانًا وقد أسهم أسلوب النهي بما يحمله من طاقة حجاجيَّة تحمل متلقي خطابه على الاستجابة لردعه، فالشاعر سيواجه كل من لامه في حبه بشدة.

<sup>(</sup>۲) ديوان بشار بن برد، لناشره وشارحه ومكمله/ محمد الطاهر بن عاشور، راجعه وصححه/ محمد شوقي أمين، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر القاهرة، سنة ١٩٦٦م، الجزء الرابع، ص ١٩٤٠.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص١٨٤.

• وقوله:<sup>(۱)</sup> (بحر الوافر)

• ومــــن اســـتخدام الشـــاعر لإســـلوب الأمـــر قولـــه:(٢) (بحر الطويل)

على العِلْمِ يا قومِي على العلمِ عوّلُوا فَذَاكَ هوَ الدّرْعُ الحصينَةُ والعَضْبُ

يحث الشاعر بني وطنه على طلب العلم والاعتماد عليه، فخاطبهم مستخدمًا فعل الأمر (عوِّلُوا) بما به من طاقة حجاجيَّة تحمل متلقي خطابه على القبول والإذعان؛ فقد أعطى الشاعر لنفسه حُجَّة الاضطلاع بوظيفة الحض، فهو الخبير بقيمة العلم وأهميته، فيراه مثل الدرع الحصينة والسيف القاطع في أنَّه وقاية من سلاح العدو.

• وقوله:<sup>(۳)</sup>

وَلَـمْ أَرَ فَـي الـدُنيا سـرورًا سـوى الـذي يُخَيِّلُـهُ مِـنْ وَصْـلِ أَحْبَابَنَـا سِـحْر فَصِـلْ وَالسَّالُ وَعُـرُ فَصِـلْ وَالسَّالُ وَعُـرُ فَصِـلْ وَالسَّالُ وَعُـرُ وَعُـرُ وَالسَّلَةُ وَعُـرُ وَالسَّالُ وَعُـرُ وَالسَّلُ وَعُـرُ وَالسَّلُ وَعُـرُ وَالسَّلُ وَعُـرُ وَالسَّلُ وَعُـرُ وَالسَّلُ وَعُـرُ وَالسَّلُ وَالسَّلُ وَالسَّلُ وَعُـرُ وَالسَّلُ وَعُـرُ وَالسَّلُ وَالْلُولُ وَالْلِلْ فَالسَّلُ وَالْلِلْ وَاللَّلُ وَالْلِلْ فَالسَّلُ وَالْلِلْ فَالْلِلْ فَالْلِلْ فَالْلِلْ وَالْلِلْ فَالْلِلْ فَالْلِلْ فَالْلِلْ وَالْلِلْ فَالْلِلْلُولُ وَالْلِلْ فَالْلِلْ فَالْلِلْ فَالْلِلْ فَالْلِلْ وَالْلِلْ فَالْلِلْ فَالْلِلْلِ فَالْلِلْ وَالْلِلْ فَالْلِلْ فِ

الشاعر يدعو بإلحاح إلى وصل الأحبة ولقائهم مستخدمًا فعلي الأمر: (صِلْ، وَالقْ)، مما أسهم في إقناع المتلقى بفكرته؛ فبالوصل واللقاء ننعم بالسرور، وبالهجر والبعد

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ٣١٨.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص٠٥٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ١٢٦.

نجد الحياة صعبة وشاقّة.

• ومن قصيدته "مِنْ أَعْمَى إلى عميان" يستنهض الهمم قائِلًا: (١) (بحر الكامل)

عَلَى يَكُم مَعْثَمَ رَ الْعِمْيَ انِ أَلًا يَمَسَّ كُم عَ نِ الْعُلْيَ ا فُتُ ور فَقَ مَعْثَمَ مَعْثَمَ مَعْثَمَ مَعْثَمَ مَ الْعُلْيَ الْفُورِ الْقَوْمِ مَجْدًا يُقَصِّرُ أَنْ يَفُورَ بِهِ البَصِيرِ فَقَد يَبْثِ عِي ضَرِيرَ الْقَوْمِ مَجْدًا يُقَصِّرُ أَنْ يَفُورَ بِهِ البَصِيرِ

استخدم الشاعر اسم فعل أمر بمعنى (الزم) في قوله: (عَلَيكُم)، مخاطبًا ومشجّعًا ذوي البصائر باتباع العلا، ويحتهم على عدم الضعف والوهن، فبهم نستطيع أن نبي المجد.

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٥٠.



# المبحث الثاني الآليات الحجاجية البلاغيّة في شعر صقر الشبيب:

تحتل البلاغة دورا كبيرًا في الحجاج؛ لما تحمله من قيمة جمالية قادرة على تحريك مشاعر المتلقي، إضافة إلى أنَّها "تؤدي وظيفة إقناعيَّة استدلالية -كما هو مطلوب في الحجاج، ومن هنا يتبين أنَّ معظم الأساليب البلاغية تتوفر على خاصية التحول لأداء أغراض تواصلية، ولإنجاز مقاصد حجاجية، ولإفادة أبعاد تداوليَّة "(۱)، وفيما يلى عرض للوسائل البلاغية التي استخدمها صقر الشبيب كتقنية حجاجية:

**أولًا: التشبيه (٢)**: يقوم التشبيه بوظيفة حجاجية؛ حيث يقوم بنقل الصورة من المجرد إلى المحسوس، مما يسهم في إقناع المتلقي والتأثير فيه، ومن أمثلته قول صقر الشبيب:(٣)

(بحر البسيط)

لَّ فَ لَسِمْ تَكُنْ لِأَبَسِرِّ الرُّسْلِ مُنْتَمِيًا لَكِنْ فَرْعَكَ مِنْ أَزْكَى الْجُنْورِ بَدَا لَكِنْ فَرْعَكَ مِنْ أَزْكَى الْجُنْورِ بَدَا وَالْفَرْعُ كَالْأَصْل في طِيب الثِّمَار أَمَا

لَكُنْتَ مِنْ بِرِّكَ الموصول في عَجَبِ وَالطِّيبُ فِي الشُّعَبِ وَالطِّيبُ فِي الشُّعَبِ الطَّيبَ فِي الشُّعَبِ يَالتُّمُ النَّذُ لِ النَّمُ لِالرُّطَ بِالرُّطَ بِالرَّطِ بِالرُّطَ بِالرُّطَ بِالرَّطِ المَّلِي وَمِنْ المَّلِي وَمِنْ المَّالِقِ المَّلِي وَمِنْ المُنْ المَّلِي وَمِنْ المَّلِي وَمِنْ المَّلِي وَمِنْ المَّلِي وَالرَّالِ الرَّالِ الرَّلِي وَمِنْ المَّلِي وَمِنْ المَّلِي وَالْمِنْ فِي المُنْ المَّلِي وَمِنْ المَنْ وَمِنْ المَنْ وَمِنْ المَّلِي وَمِنْ المَنْ وَمِنْ المَّلِي وَمِنْ المَنْ وَمِنْ المَّلِي وَمِنْ المَّلِي وَمِنْ المَنْ وَمِنْ المَنْ وَمِنْ المَنْ وَمِنْ المَنْ وَمِنْ المَنْ وَمِنْ الْمُنْ وَمِنْ المَّذِي وَالْمُنْ وَمِنْ الْمُنْ وَمِنْ وَالْمُنْ وَمِنْ المَنْ وَمِنْ المَنْ وَمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُؤْمِ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالِمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِي وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ فِي وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْعِلِي وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِقِي وَالْمُنْ فِيْعِلِي وَالْمُنْفِقِي وَالْمُنْ وَالْمُنْ فِي وَالْمُنْ وَالْمُنْفِي وَالْمُنْمُ وَالْمُنْفُولِ وَالْمُوالْمُ فَالِمُنْفِقِ وَالْ

الشاعر يمدح السيد "عبد الرحمن النقيب" بطيب نسبه لعلي بن أبي طالب (رضي الله عنه) ابن عم رسول الله (ﷺ)، واعتمد في مدحه على التشبيه التمثيلي؛ ليؤكِّد تلك

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ١٦١.



<sup>(</sup>١) التداولية والحجاج مدخل ونصوص، صابر الحباشة، ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) التشبيه هو: "الدلالة على مشاركة أمر لآخر في معنى"، الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، ص ١٦٤.

الرابطة القوية، فهو فرع أصيل في شجرة آل بيت النبي والفرع كالأصل في طيب الخلق، ولا غرابة في ذلك فالفسيل/ فرع الشجرة يثمر الرطب كالأصل/ النخل، وقد وفق الشاعر في هذا التمثيل؛ فالنخل شجر ثابت الأصل يتسم بسمو الفرع، والنفع المستمر، وقد أسهم هذا التصوير في إقناع المتلقى بفكرة الشاعر، وتقوية حُجّته.

إنَّ الكويتَ أديبُها في شِفَوةٍ مُمْتَدَّةٍ ليْسَتْ بِذَاتِ نَفَاذِ فَلَا الْكُويِتُ الْأَوْتَادِ فَكَانَّ هُ فَي نَارِهِ فِرْعَونَ ذِي الْأَوْتَادِ فَكَانَّ هُ فَي نَارِهِ فِرْعَونَ ذِي الْأَوْتَادِ

يشكو الشاعر حاله وبؤسه في مجتمعه، واستدل بالتشبيه على صدق حُجَته بطريق محسوس؛ حيث صوَّر شدة فقره وثبات حاله في أرض الكويت التي اصطلَى بنارها، بقسوة فرعون وشدَّته وثبات حكمه، فأسهم هذا التشبيه في ترسيخ الفكرة في ذهن المتلقي، إضافة إلى استدعاء الشاعر قوله تعالى: ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي ٱلْأَوْتَادِ ۞ ﴾ الفجر: ١٠

فأسهم هذا الاستدعاء في تقوية حُجَّة الشاعر، وحضور الصورة واضحة في ذهن المتلقي؛ حيث جعل من الأوتاد صورة لثبات حالة البؤس الذي يعانيه الأديب في أرض الكويت.

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٠٠.



• وقوله:(١) (بحر الطويل)

فَتَى كَفُ لُهُ بِدُرٌ يمد رُغائبًا فتى كَانَبُ لَعُسْرِهِمْ فتى ليل عُسْرِهِمْ

فيا ليت ذاك البحر مَا كان يَجْزُرُ إِذَا مَا دَجَا بِدُرٌ يُضِيءُ وَيُسْفِرُ

في النموذج السابق الشاعر يُبين مدى جود الفقيد، فاعتمد على التشبيه واتَّخَذ منه حُجَّة يستدل بها على ذلك؛ حيث صوَّر كفه بالبحر الغزير العطاء لكن الجزر/الموت منعه، ثمَّ صوَّره بالبدر ينير ظلمة كل سائل، وقد أسهم التشبيه بدوره في عملية الإقناع بالفكرة، إكساب النص قوة حجاجية.

• ومن اعتماده على التشبيه قوله: (٢)

فَأَمْضِ عِينِهُ فِينَةٌ وَاللَّهُ مِنْ وَيَنَةٌ وَقَدْ كَسَرَتْ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ وَقَدُ الْمُ وَجَدَفَّةً فَظَلَّتُ بِهِم تَجْرِي إِلْ عَيْرِ وِجْهَةٍ فَظَلَّتُ بِهِم تَجْرِي إِلْ عَيْرِ وِجْهَةٍ تَمِيلُ بِهَا لِلْقَصْدِ طُورًا وَتَارَةً

(بحر الطويل)

بِملْتطَمِ الأَمْوَاجِ مِنْ لُجَجِ خُضْر وَمَا لِدَويهَا بالنّجارَةِ مِن خَيْرِ بِغَيْرِ الَّذي ينوونَ مِنْ جِهَةِ الْعُبْرِ<sup>(٣)</sup> تَمِيلُ عَنْهُ يَدُ السرّيح بالْقَسْر

في الأبيات السابقة رسم الشاعر ألم الحرمان وفقده لبصره من خلال التشبيه؛ فهو سفينة تتخبطًها الأمواج والصعاب...، وقد أسهم هذا التشبيه في تقوية حُجَّة الشاعر، ونقل معاناته للمتلقي، إضافة إلى التشخيص في البيت الثاني؛ حيث شخص الموج بإنسان أفسد السفينة، ولا سبيل لإصلاحها.

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٦٦٧، ٦٦٨.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) العُبْرُ: جانب النهر، وشاطئ الوادي وناحيته، لسان العرب، لابن منظور، مادة (عبر)، الجزء الرابع، ص ٢٩.

وقوله:(۱)

(بحر الرمل)

فَ إِلَى الوحدة يا قومي لكي طالما رُحتُ أغنَّ يكُم بها كَبَرِي عن أن أُغنَّ ي مُ وهِنٌ لكي مُ وهِنٌ لكي مُ الوحدة أن أغنَّ ي مُ وهِنٌ لكي ن الوحدة أن أن أغنَّ ي كما

تامَنُوا شرر كثير الرِّيب فَبْ الرِّيب فَبْ الرِّيب فَبْ الرِّيب فَبْ الرِّيب فَبْ الرِّيب فَبْ المَّالِيب فِي والوَصَب بأساهُ قصولًا والوَصَب بأسرر بالغيث في في والوَصَب بأسرر بالغيث في في في والوَصَب بأسرر بالغيث في في والوَصَب بأسرر بالغيث في في والوَصَب بأسرا بالغيث في في والوَصَال المجدب بأسرا بالغيث في في والوَصَال المجدد بأسرا بالغيث في والوَصَال المحدد بأسرا بالغيث في والوَصَال بالمُنْ المُنْ الْمُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ الْمُنْ المُنْ الْمُنْ ا

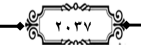
افتتح الشاعر خطابة بدعوة قومه إلى الوحدة؛ ليتعظوا، وليأمنوا شرَّ كل ذي شر، مبينًا فرحته بوحدة مصر وسوريا عام ١٩٥٨، وما نتج عن ذلك من منافع جمَّة، وقد استدل على ذلك بالتشبيه؛ حيث صوَّر فرحته بهذا الاتحاد بفرحة من رُزِق بالمطر بعد الجدب، وقد أسهمت هذه الصورة في ترسيخ الفكرة في ذهن المتلقي، واثارة انتباهه.

■ ومن استخدام الشاعر للتشبيه كوسيلة حجاجية قوله: (٢) (بحر الكامل)

سَعَةُ المغَاني المعاني لـم تــزَلْ صَـدَقَ المشـبِّهُ بالفضاءِ الرَّدْبِ مـا مَـا فَصَـاتَ لُغـةُ المعنــى مَلْبَسَـا إلَّا وجئــتِ بسِـتَةٍ أو ســبعةٍ إنْ جاوتــكِ ثَقيلَــة فاطالمــا إنْ جاوتــكِ ثَقيلَــة فاطالمــا

لَكِ دون غيركِ من لُغَى العُمْرَانِ لاقاهُ عندكِ مِنْ رُحيبِ أَبَانِ لاقاهُ عندكِ مِنْ رحيبِ أَبَانِ مما تَحِيكُ يليقُ بالعُريانِ ترْهِ وهُ بالأكم المُ والأرْدَانِ جارَ الحصى بحِوارِهِ لجُمَانِ حَارَ الحصى بحِوارِهِ لجُمَانِ

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٧٧٥.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ١٧١.

يبين الشاعر أهمية اللغة العربية، وتميزها عن لغات العالم بسعة معانيها؛ إذ هي غنية بالمترادفات؛ ففيها عدة ألفاظ للمعنى الواحد، كما أنَّها غنية بالمعاني المتعددة للفظ الواحد، وقد أكَّد حُجَّته من خلال اعتماده في البيت الأخير على التشبيه الضمني؛ إذ صوَّر حال اللغة العربية بجوار لغات العالم بحال اللؤلؤ بجوار الحصى، فأسهم بدوره في إقناع المتلقي بمكانة اللغة العربية وتميزها عن باقي لغات العالم.

# ثانياً: الاستعارة(١):

تُعدُّ من الآليات الإقناعية؛ لما لها من أثر كبير في اللغة والفكر، ولما تحدثه من تفاعل مع المتلقي، وتتم آلية الحجاج بالاستعارة من خلال "تحول المعنى المتخيل إلى صورة حسيَّة -غالبًا- تفضي بنا إلى التخيل، فيتم لفت ذهن المتلقي، وبالنتيجة نعطي للخطاب قوته الدلالية التأثيرية ضمن بنية إيضاحية تصويرية؛ لتغيير مسار الذهن وتحفيز المتلقي بصورة أعمق"(٢)، وقد اعتمد الشاعر على الاستعارة كتقنية حجاجية في شعره، ومن ذلك قوله في (محمد بن شملان) -صديقه:(١) (بحر الطويل)

وه ل شعراء النَّاسِ إِلَّا حَمَائمٌ وأيُّ حمام الأيكِ يُبْصَرُ طَوْقُ هُ وأيُّ حمام الأيكِ يُبْصَرُ طَوْقُ هُ على أنتني لو لم أنلْ من "محمد" ولم أخط من إنعام بنفائسٍ ولم أخط من إنعام بنفائسٍ لأوليتُ هُ حَمْدِي لِغُرِ خَلائِ قِ

وأَشْ عارُهُم سَ جْعٌ يطيبُ ويَعْدُبُ كَطَوْقِي يَروقُ النَّاظِرينَ ويَخْلُبُ كَطَوْقِي يَروقُ النَّاظِرينَ ويَخْلُبُ رِغَائبَ إِنعاشي بها حينَ أُنْكَبُ بهن لَنفْسِي ما اشْتَهَتْ يَتَقَرَّبُ بهن وتسلِبُ حَوَاهُنَّ، للألباب تُسْبِي وتسلِبُ

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ٦٠٨.



<sup>(</sup>١) الاستعارة هي: "ما كانت علاقته تشبيه معناه بما وضِع له" الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) أسلوبية الحجاج التداولي والبلاغي تنظير وتطبيق على السور المكية، د/ مثني كاظم صادق، كلمة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ٢٠١٥، ص ١٧٧.

خلائت في غُرِّ العقولِ إِذَا رَنَت ثَ خلائت في يَخْلُ بِنَ النَّف وسُ كَأَنَّم المُخلائت في يَخْلُ بِنَ النَّف وسُ كَأَنَّم المَخلائت في لحق فينا يُورِ عَلَيْ بعضها خلائت في هُنَّ السرَّوْضُ يُورِ اللهُ دَاعَبَ تُ خلائت في هُنَّ السرَّوْضُ يُورِ اللهُ دَاعَبَ تُ فِلاَ فَي السرَّوْضُ النَّسَ النَّه جَرُّه اللهُ النَّسَ النَّه عَرُّه اللهُ اللهُ النَّسَ النَّه عَرُّه اللهُ النَّسَ النَّه اللهُ المُ اللهُ ا

إليها عيونُ العقلِ تلهو وتلعبُ لها في سبيلِ السَّحْرِ فَرْعٌ ومنْصِبُ لَما كان فينا مَنْ يُعَابُ ويُثْلَبُ أَزَاه رُهُ من بعدِ ما باتَ يُهْضَبُ (١) عليه ذيولًا فانْتُنَت تُسَمَحُبُ

يحتج الشاعر لبيان الأخلاق العالية لممدوحه؛ فاعتمد على الاستعارة وجعلها وسيلة يستدل بها على صدق فكرته، فجسد الأخلاق وجعلها (تُسْبي وتسلِبُ) العقول، ثم شخصًها في قوله: (تلهو وتلعب)، وأردف ذلك بتشبيه تمثيلي في قوله:

خلائـــقُ يَخْلُــبْنَ النُّفــوسُ كَأنَّمــا لها في سبيلِ السِّحْرِ فَرْعٌ ومنْصِبُ

فهذه الأخلاق تسلب النفوس، فكأنما لها في سبيلِ السَّحْرِ فَرْعٌ ومنْصِبٌ، ثمَّ صوَّر الأخلاق بالروض الذي داعبت شمسه أزاهره بعد ليلة ممطرة مستخدما التشخيص في قوله (يُوحاهُ دَاعَبَتْ أَزَاهرُهُ)، كما جعل للنسائم أنفاس، وبهذا وفِّق الشاعر في بيان أخلاق ممدوحه من خلال تجسيم الطبيعة وتشخيصها، التي بثت في نصِّه حيوية وحركة، وأسهمت في استمالة المتلقي لفكرته، وأقنعته بمضمونها.

■ وقوله:<sup>(۲)</sup> (بحر الطويل)

فَتَـــىَ كـــانَ أُفْــق المجْــدِ لكــن نجومُـــهُ

شَــمَائِلُ تَلْهُــو بـالعقولِ وَتُبْهــرُ

<sup>(</sup>۱) اليُوحُ: اسم للشمس، لسان العرب، لابن منظور، مادة (يوح)، الجزء الثاني، ص ٦٣٩، والهُضْبة: المطرةُ الدائمة، العظيمة القطر. لسان العرب مادة: (هَضبَ)، الجزء الأول، ص ٧٨٥. (٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٦٦٧، ٦٦٨.



أراد الشاعر أن يبين محاسن الفقيد، فاتّخذ من الاستعارة آليّة يستدل بها على ذلك؛ حيث شخّص أخلاقه بإنسان يلهو بالعقول ويدهشها ويحيرها؛ ليقنع المتلقي بمدى تفوق ممدوحه على أقرانه في الفضائل والشمائل.

# • وكقوله:<sup>(۱)</sup> (بحر الطويل)

لقد طالَ منّا المُكنثُ في مظلم الأساى وما زالت الأيامُ ترمي صروفُها السي كم وقلبي للشوائب مسترحٌ السي كم سروري وجهه مستجهّمُ السي كم جهامٌ من رجائي ساحابُهُ الماذا يُعاديني الزمانُ ويعتدي

إذا انجاب عني غيهب جاء غيهب فصوادي بما منه أخاف وأرْهَب فصوادي بما منه أخاف وأرْهَب إلى كم وقلبي للنوائب مَلْعَب المحتي متقطّب وحتّى متى برق الأماني خُلَب علي بما منه التَّصَبرُ يُسْلَبُ

أراد الشاعر تصوير معاناته في الحياة، وما تعرض له من ألم وحرمان، فاتّخذ من الاستعارة في البيت الرابع والسادس وسيلة لتصوير معاناته وتشخيصها؛ حيث شخّص السرور بإنسان وجهه عابس، ومحيا راحته متقطب/ أي عابس، كما شخّص الزمان بإنسان يُعاديه، ويعتدي عليه، كما اتخذ الشاعر من التشبيه في البيت الثالث والخامس حجة قوية على صدق معاناته؛ حيث صوَّر قلبه بالمسرح والملعب لكل مضرّات ومصائب الدهر، كما صوَّر الشاعر رجاءه بالسحاب الجهام الذي لا ماء فيه، وصوَّر أمانيه بالبرق الخادع والذي لا مطر فيه؛ ليبين قسوة الحياة عليه.

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ١٢٨.

• ومن استخدام الشاعر للاستعارة كوسيلة حجاجيّة قوله مبرّرًا عدم زيارته لصديقه: (۱) (بحر الطويل)

ول و أنّن الله الله و حددي ازدياره ولكنّن ما سرت وحدي مَرَةً وَلَكَنّ مِنْ الله وحددي مَرَةً كَانَ لَجَدُران الكويت جميعها فهن متى أبصرزنّني دون قائد لا أظن كانى كنت بالأمس واتِراً المُنْ كانْ كانْ كنت بالأمس واتِراً

لكُنتُ إليه الدَّهْرُ مُتَّصِلَ السَّيرِ فَعُدتُ ولم تجرَحْ جبيني يَدُ الجُدْرِ عليَّ تِراتٌ غير منسيَّةِ الدَّكْرِ رَدَدْتُ نظيم الصبرِ مني إلى نَثْرِ وهنَ بصفعي اليوم يأخُذْنَ بالوتْرِ

يحتجُ الشاعرُ لعدمِ قدرتِهِ على زيارةِ صديقهِ من خلال معاناة عماه وعدم قدرته على السير وحده، واصطدامه بجدران البيوت خلال سيره، وقد اتّخذ من التشخيص وسيلة يستدل بها على ذلك؛ حيث شخّص جُدران الكويت بإنسان يجرحه أثناء سيره، حتى إنّها من قسوتها أفقدته الصبر، وفي البيت الأخير صورة ، فالجدران إنسان يأخذ انتقامه من الشاعر؛ لإقناع المتلقى بمأساة عماه.

• ومن الاستعارة قوله: (<sup>۲)</sup> (بحر الكامل)

أَلْفَيْتَ شَمْسَ الطُّهْرِ فِيْهَا تَغْرُبُ بِالْعُدِّ يَرْجِعُ خَائِبًا مَنْ يَطْلُبُ

وَمَنَاقِبَ الْفَتِيتَهَ اعَ نُ حَصْ رِهَا بِالْعَدِّ يَرْدِعُ خَائِبًا مَ نُ يَظُّا فَاسِتَعَارَة صَفَّ الشبيب حجاجية؛ لأنَّ استطاع أنْ يجسِّد فضائل ممدوحه بالغمائم التي حجبت ضوء الشمس؛ ليبين كثرتها وعموم فضلها على الناس، مما جعله في مرتبة أعلى من غيره، ثم أتى بالبيت الثاني كناية عن كثرة مناقب ممدوحه،

وَلَكُمْ حَوَيْتَ فَضَائلًا لَـوْ جُسِّمَتْ

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ١٣٢.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٥٥.

وقد أسهمت الاستعارة والكناية في تقوية حُجَّة الشاعر، وترسيخها في ذهن المتلقي؛ فالممدوح له من الأخلاق الحميدة، والأفعال الكريمة ما لا يستطيع أحدٌ حصرَها.

# ثالثاً: الكنابة:

تقوم الكناية بوظيفة حجاجية؛ فهي بمثابة دعوى مصحوبة بالدليل، ويعرفها السكاكي بأنّها "ترك التصريح بذكر الشيء إلى ذكر ما يلزمه، لينتقل من المذكور إلى المتروك"(۱)، فبنية "الكناية يتجاذبها طرفان هما الحقيقة والمجاز"(۱)، وبهذا ف"الكناية تتحرك على مستويين: سطحي وعميق، المستوى السطحي: هو الذي يُعبّر عن الدلالة الوضعية للألفاظ، والمستوى العميق: هو المعنى المكني عنه والذي يتطلب جواز إعمال العقل للوصول إليه مع مراعاة جواز المعنى السطحي معه"(۱)، و"الإضافة الحقيقية للكناية تأتي في بنيتها العميقة"(۱)، ومن هنا تأتي أهمية استخدام الشاعر الكناية كوسيلة حجاجية، كقوله:(۱)

تُغادرُ الطفلَ الرَّضيعَ أشْ يَبَا

ما زلت أشعو من زماني ثوبا

<sup>(</sup>۱) مفتاح العلوم، للسكاكي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، سنة ... ۲۰۰۰م، ص ۲۱۰.

<sup>(</sup>٢) وقد أشار ابن الأثير إلى ذلك في تعريفه لها فيقول: "الكناية إذا وردت تجاذبها جانبا حقيقة ومجاز، وجاز حملها على الجانبين معًا"، المثل السائر لابن الأثير: تحقيق الدكتور/ أحمد الحوفي، والدكتور/ بدوي طبانة، القاهرة، دار نهضة مصر، الجزء الثاني، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٣) بناء المفارقة، دراسة تحليلية بلاغية شعر المتنبي نموذجًا: الدكتور/ رضا كامل، مكتبة الآداب، القاهرة، الطبعة الأولى، ٢٠١٠م، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٤) البلاغة العربية (قراءة أخرى): الدكتور محمد عبدالمطلب، القاهرة، الشركة المصرية العالمية للنشد لو نجمان . ط١، ١٩٩٧م، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٥) ديوان صقر الشبيب، ص ٢١٦.

يشكو الشاعر حاله وما يعانيه من نوائب الدهر، واتخذ من الكناية حجة قوية على ذلك، فقوله: تُغادرُ الطفلَ الرَّضيعَ أشْيبَا -كناية عن شدة المصائب التي حلَّت به جعلت الطفل الرضيع أشيبا من عظم هولها، وشدة تأثيرها.

وكقول الشاعر: (۱) (بحر الطويل)

أُقاسي من الأخزانِ ما لو أقله يمس نجومَ الأُفْقِ ما لاح كوكبُ ولو حلَّ بالبحر المحيطِ أقل ما يعانيه قلبي ما جرى فيهِ مرْكَبُ

يصوِّر الشاعر حاله وما يعانيه من حُزن بأنَّ القليل منه لو مسَّ نجوم السماء يمنعها من الظهور، ويمنع السفن من الجريان في المحيط، وقد استدل على ذلك بالكناية؛ فالبيتان كناية عن شدة ما يعانيه قلبه المكلوم من أحزان، ويهذا أسهمت الكناية في إقناع المتلقى بفكره.

وبهذا استطاع الشاعر توظيف الصور البيانية لإقناع المتلقي، إضافة إلى ما تحمله من قيمة جمالية قادرة على تحريك المشاعر.

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ١٢٨، ١٢٩.



# المبحث الثالث

# الآليات الحجاجية الاتصالية الإقناعية في شعر صقر الشبيب

وسائل الحجاج الاتصالية هي: "الآليّات التي تُقرّب بين العناصر المتباينة، وتُمكّن مِن إقامة روابط علاقيّة بينها؛ كي يُمكن دمجها في بنية حجاجية متماسكة وموحدة"(١).

وهدفها إقامة الحجة بأدلة إقناعية مستنبطة من المنطق معتمدة على المقاربة التي حدَّدها "بيرلمان"، و"تيتكاه"، (1) ومن أشكال الآليات الحجاجية الاتصالية في شعر صقر الشبيب: (الحُجَج شبه المنطقية التي تعتمد البنى المنطقية، الحُجَج المؤسسّة على بنية الواقع، الحُجَج المؤسسّة لبنية الواقع)، وتفصيل ذلك على النحو التالي:

أولاً: الحُجَج شبه المنطقية التي تعتمد البنى المنطقية: ويقصد بشبه المنطقية مجموعة من الحُجَج تشبه الطرائق الشكلية والمنطقية والرياضية في البرهنة، ومن هذا الشبه تستمد قوتها المنطقية الحجاجيّة، فهي تشبهها فقط، وليست هي نفسها؛ إذ "إنَّ في هذه الحُجج شبه المنطقية ما يُثير الإعتراض، فوجب من أجل ذلك تدقيقها بأن يُبذل في بناء استدلالها جُهْد غير شكلي محض"(") مما يسمح لنا بمنح هذه الحُجج مظهرًا بُرهانيًا؛ لذا نصفها بشبه المنطقية.

<sup>(</sup>١) الحجاج في البلاغة المعاصرة -بحث في بلاغة النقد المعاصر، د. محمد سالم محمد الأمين الطلبة، ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) تراجع الحجج الاتصالية في كتاب: في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، أ.د/ عبد الله صولة، الشركة التونسية للنشر، الطبعة الأولى، ص ٢٠٠١م، ص ٤١: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، أ.د/ عبد الله صولة، ص ٢٤.

وقد استخدم الشاعر عدة أشكال من الحُجج شبه المنطقية التي تعتمد البنى المنطقيّة: (حُجَة التناقض وعدم الاتفاق، الحجة القائمة على العلاقة التبادليَّة)، وذلك على النحو التالي:

١- حُجَّة التناقض وعدم الاتفاق: التناقض هو "أن يكون هناك قضيتان في نطاق مشكلتين إحداهما نفي للأخرى ونقض لها، في حين أنَّ عدم الاتفاق أو التعارض بين ملفوظين يتمثل في وضع الملفوظين على محك الواقع والظروف أو المقام؛ لاختيار إحدى الأطروحتين وإقصاء الأخرى فهي خاطئة.

وإذن فالتناقض يحدث داخل النظام الواحد، أمًا التعارض فيحدث في علاقة الملفوظات بالمقام"(١).

• وقد اعتمد "صقر الشبيب" على حجة التناقض كوسيلة حجاجية؛ لاستمالة المتلقي، وإقناعه فكرته ومسن ذلك قوله و(٢) (بحر الوافر)

ف إنْ تَسْعَدْ بِمُجْتَمَ عِ الْبَرَايَ فَ إِنِّي بِ الْفَرَادِي قَدْ سَعِدت أراد الشاعر أن يبتّ شكواه من مجتمعه؛ فاتخذ من التناقض دليلًا على مراده، فإذا كان المخاطب يسعد بالاختلاط، فالشاعر يسعد بنقيضه -العزلة والانفراد مستحدمًا أسلوب الشرط، وقد ربطت الفاء بين أجزاء البيت وحققّت سلَّمًا حجاجيًا - علمًا بأنَّ ن=نتيجة، ح=حُجَة- على النحو التالي:

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٣٤.



<sup>(</sup>١) في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، أ.د/ عبد الله صولة، ص ٤٢، ٣٤.

ن: تعدي الشاعر من حاله في مجتمعه (نتيجة ضمنية).

ح٢ \_\_\_\_ سعادة الشاعر بالعزلة.

م ١ --- سعادة المُخَاطَب في مجتمعه.

كما استخدام الشاعر "التناقض"؛ الستمالة المتلقى في قوله: (١) (بحر الطويل)

هُوَ الدَّهُرُ أَمَّا يَومُهُ فَهُوَ أَرْقَهُ وَأَرْقَهُ وَأَمَّا لَيْلَهُ فَهُو عَقْرَبُ (٢) فَهُو مَقْرَبُ وَبُ فَا اللَّمَا فَهُو مَقْدَرَبُ (٢) وَإِنْ ضَاقَ الزَّمَانُ بؤسُعِهِ عَلَيَّ فَلِي فِي الصَّبْرِ مَا هُوَ أَرْحَبُ

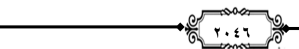
في النموذج السابق يسلِّي الشاعر عن نفسه ما يكابده من مصاعب الدهر، وضيق الحال، فاتخذ من حجة التناقض دليلًا على مراده، فعلى الرغم من ضيق الحال وفقره الشديد إلا أنَّه قادرٌ على مواجهة جميع الصعاب بالصبر.

• وقد اعتمد الشاعر على تقنية التناقض في قوله: (T) (بحر الوافر)

وَهَالُ يَغْتَالُ اللّهَ الْكَارِ الصّاعَ الْكَامِ الْكَامِ الْكَامِ الْكَاعَ الْكَامِ الْكَاعَ اللّهَ الْمُعَ الْكَامِ اللّهَ الْمُكَاءَ وَلَا مُتَامَ اللهُ الل

يحذَّرُ الشاعر من الاغترار بالدنيا، فيتخذ من حجة التناقض دليلًا على مراده؛ لإقناع المتلقي بفكرته، فالدنيا طبعها الكدر وعدم الصفاء، وهي إن أضحكت بنيها سرعان ما تُبكيهم، وفي حين يبحثون عن السعادة لا يجدون إلَّا الشقاء.

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ١٠٤.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) معنى أرقم: أخبث الحيَّات وأطلبها للناس، لسان العرب، لابن منظور، مادة (رَقَمَ)، الجزء الثاني عشر، ص ٢٤٩، ٢٥٠.

• ومن استخدام الشاعر حجة التناقض قوله: (۱) (بحر الطويل)

أنَــا اليــوم وحْـدِي فِـي مَـاأَتَمِ وَكُلُ بَنيهَا غَيْرَ شَخْصِي فِي عُـرْس المجتمع معتمدًا على حجة التناقض؛ لاستمالة المتلقي، ففي حين يعيش الشاعر في حزن دائم بسبب وحدته ويؤسه، يعيش الجميع في فرح وسرور.

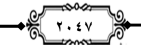
• وقد اعتمد الشاعر على حُجة التعارض وعدم الاتفاق؛ لإقتاع المتلقي بفكرته وإثارة انتباهه، ومن ذلك قوله: (۲)

قَلْدِ عِي يَهِ يِمُ بِكُ لِ وَادِ مِنْ هَوَى وَطَنِي وَفِيه نَارُ بُؤسِي تَلْهَ بُ مَنْ لِي يَهِ يَمُ بِكُ لِ وَادِ مِنْ هَا ذَكَا مَنْ لِي بِمَاء الْيُسْرِ يُطْفِئ مَا ذَكَا منها ففيها ما بَرحتُ أُعَذَّبُ

أراد الشاعر أن يصوِّر واقعه الذي يعيشه، معتمدا على حجة التعارض وعدم الاتفاق بين واقعه البائس، وبين حبه وهيامه بكل وادٍ من وطنه على الرغم من قسوة الوطن عليه، مما أدَّى إلى استمرار تعذيبه، واقصاء راحته.

- ويستمر "صقر الشبيب في بثّ شكواه قائلًا: (")
- إِنَّ سِــرَّ الْغَـرَامِ بِالشَّـيءِ مَـا كَـا (م) نَ لِشَـمْلِ الْأَسَـى بِـهِ تَبْدِيدُ وَغَـدَا فِيـهِ لِلسُّرُورِ حَيَـاةٌ وَسُرُورِي فِـي مَـوْطِنِي مـوْءودُ وَغَـدَا فِيـهِ لِلسُّرُورِ حَيَـاةٌ وَسُرُورِي فِـي مَـوْطِنِي مـوْءودُ فَـازَمَ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٧٤.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ١٣٤.

الشاعر هنا يستمر في بثّ آهاته وشكواه من وطنه، متخذا من حجة التعارض وعدم الاتفاق دليلًا على مراده، فهناك تعارض بين: واقعه الأليم/ الأسى والشقاء والإهمال الذي يعانيه في وطنه، وبين عدم قدرته على الابتعاد عنه، فهو عاشق لهذا الوطن، مما أدّى إلى استمرار معاناته وأحزانه، وإقصاء سروره، فهو كالعاشق المتيم بمحبوبته الذي يتحمل كل عناء في سبيل بهجته وسروره بلقاء المحبوبة، إلا أنّ سرور الشاعر في وطنه مَوْءُود.

٧- الحجة القائمة على العلاقة التبادليّة: "يقتضي مبدأ التماثل قاعدة في التعامل مع المتماثلين تتمثل في العدالة أي في التعامل مع العناصر المنتمية إلى صنف وإحد بكيفية وإحدة؛ لذا فالتبادل علاقة منطقيّة خالصة غير أنَّ الحُجَة تظل شبه منطقيّة؛ لأنها إسناد للحكم ذاته إلى أمرين ندَّعي أنَهما متماثلان، والحال أنَّنا لو أخضعناهما للدراسة الدقيقة لانتهينا إلى فروق عديدة بينهما"(۱)، وقد اعتمد "صقر الشبيب" على الحجة القائمة على العلاقة التبادلية في قوله: (١) (بحر الكامل)

مَا فِي الْعِراقِ لِشَهَهُ فَصْلِكَ مُنْكِرُ شَهَا فِي الْعِراقِ لِشَهَا الْمُبِينَ قَد اهْتَدى شَهَا مُسْنُ لَهَا مِنْ ذِي الْمُعَالِي "طَالِب" شَهَا مِنْ ذِي الْمُعَالِي "طَالِب" شَهَا مُسْنُ إِذَا أَخْفَى شَهِيهَ هَا السَدُجَى فَهِي النَّتِي مُذْ أَشْهُرَقَتْ قَدْ أَقْسَمَتْ

أَنَّ عَى وَقَدْ سَمَقَت تُنِي رُفَتُ فَتُبْهِ رُ بِضِ يَائِهَا مُذْ أَشْ رَقَتْ مَنْ يُبْصِرُ شَرَف فَلَيْسَتْ عَنْ سِواهُ تَصْدُرُ أَوْ رَاحَ يُخْفِ عِي مِنْ سَنَاهَا الْعِثْيَرُ (٣) أَنْ لَا تَرَى يَوْمً الشَسِيء تُسْ تَرُ

<sup>(</sup>١) الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، أ.د/ سامية الدريدي، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) العِثْير: هو الغُبار، لسان العرب، لابن منظور، مادة (عثر)، الجزء الرابع، ٥٤٠.

عَقدَ الشاعر مماثلة ضمنيَّة بين علاقتين: علاقة الممدوح وفضله الذي عمَّ وأنار الوجود، وعلاقة الشمس ونورها التي تضيء الكون به، مؤكدًا أنَّ فضل الممدوح أقوى من الشمس، واعتمد في نصه السابق على حجة قائمة على العلاقة التبادلية؛ لإقناع المتلقي بفكرته، فقد أعطى برهانًا في البيت الرابع، وهو أنَّ الشمس حتى لو امتلكت النور إلا أنها يُخْفِيهَا الدُّجَى/ الظلام، أو الْعِثْيَرُ/ أي الغبار، أمَّا الممدوح فيفوق الشمس بفضله الذي لا يغيب، فشمس فضله لا ينكرها أحد.

حما اعتمد الشاعر على العلاقة التبادليّة في قوله: (۱)
 (بحر الكامل)

وَلَكَ مْ حَوَيْتَ فَضَائِلًا لَوْ جُسِّمَتُ وَمَنَاقِبَ الْوَتِهَ فَضَائِلًا لَوْ جُسِّمَتُ وَمَنَاقِبَ الْوَقِبَ الْوَقِقِ الْوَقِقِ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّالِمُ اللل

أَلْفَيْتَ شَمْسِ الظُّهْرِ فِيْهَا تَغْرُبُ بِالْعَدِّ يَرْجِعُ خَائِبًا مَنْ يَطْلُبُ بِسِوَى شُهُورِ رَبِيعِهِ لَا يُخْصَبُ وَلِّيْنَ جَفَّ وَهَذِهِ لَا تَشْسَبُ '')

صوَّر الشاعر أخلاق ممدوحه بالروض، ثمَّ ماثل ضمنيًا بين أمرين: أخلاق الممدوح المتأصلة فيه، وبين الروض، مؤكِّدًا أنَّ أخلاق ممدوحه ثابتة لا تتغير بخلاف الروض، واتخذ من العلاقة التبادلية سبيلًا لإقناع المتلقي بفكرته، فقد أعطى برهانًا على ذلك، وهو أنَّ الروض يَزْهُو بِآذَارٍ وَخَدْنَيْهِ/ صاحبيه (نيسان، وآيار) أي يزهو في أشهر الربيع فقط، فَإِنْ انتهت هذه الأشهر جَفَّ ويَبسَ، أمَّا أخلاق الممدوح فثابتة متأصلة فيه لا تضعف ولا تتغير.

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) الشَّاسِبُ: النَّحيف اليابس من الضُمْرَ، والمهزول ، لسان العرب لابن منظور، مادة (شَسَبَ)، الجزء الأول، ص ٥٩٤.

## ثانياً: الحُجَج المؤسسة على بنية الواقع:

وهذه الحُجج لا تعتمد على المنطق، وإنّما تعتمد على التجربة، وتفسير الأحداث والوقائع، وتوضيح العلاقات الرابطة بين عناصر الواقع وأشيائه، ومن هذه الحُجَج: (الحُجَة السببية، حُجَة التبرير، حُجَة السلطة)، وقد استطاع الشاعر توظيفها في شعره، وذلك على النحو التالى:

١-التتابع/ الحُجة السببية: والاتصال التتابعي هو "الذي يكون بين ظاهرة ما وبين نتائجها أو مسبباتها"(١)، ويُعتمد فيه على مبدأ تسلسل الأحداث الواقعية التي يربط بينها رابط سببي يتوسط الحُجَة والنتيجة، ومن أمثلة الحجة السببية القائمة على تتابع الأحداث وتسلسلها قول "صقر الشبيب" مُخَاطِبًا مَنْ لم يتعظ:(١)

أَلَّهُ يَعْلَمُ وَا فِعْ لَ الزَّمَ انِ وَأَنَّهُ إِذَا مَا طَفَا يَوْمًا بِذِي الْيُسْرِ يَرْسَبُ وَإِنْ غَاصَ يِوْمً ا بِذِي الْيُسْرِ يَرْسَبُ وَإِنْ غَاصَ يِوْمً ا بِالْفَقِيرِ فَإِنَّهُ سَيَطْفُو وَلِلدَّهْ ِ الْمُقَادِيرُ لَوْلَبُ وَإِنْ عَامَ عُسْرِ تَلْخُو الْعُودَ مِنْهُ وَتَنْجُبُ (٣) وَإِنْ دَامَ عُسْرِ تَلْخُو الْعُودَ مِنْهُ وَتَنْجُبُ (٣)

برزت الحُجَج في النص السابق من خلال اعتماد الشاعر على الرابط السببي (الواو أو الفاء) في الجمع بين العلة والنتيجة، حيث جاء السبب معلقًا بالنتيجة، وذلك على النحو التالى:

<sup>(</sup>١) في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، أ.د/ عبد الله صولة ، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٦١٠.

<sup>(</sup>٣) النَّجْبَةُ: القشرة، لسان العرب لابن منظور، مادة (نَجَبَ)، الجزء الأول، ص ٧٤٧.

| (مقدمة۲)  | ←           | وَإِنْ غَاصَ يِوْمًا بِالْفَقِيرِ             |
|-----------|-------------|-----------------------------------------------|
| (نتيجة۲)  | •           | فَإِنَّهُ سَيَطْفُو                           |
| (نتیجة۳)  | <b>←</b>    | وَلِلدَّهْرِ الْمَقَادِيرُ لَوْلَبُ           |
| (مقدمة ٣) | <b></b>     | وَإِنْ دَامَ عُسْرٌ فِي الْحَيَاةِ لِمُعْسِ   |
| (نتيجة ٤) | <b>بُبُ</b> | يَدُ الْعُسْرِ تَلْحُو الْعُودَ مِنْهُ وَتَنْ |

افتتح الشاعر خطابه باستفهام إنكاري توبيخي لكل مَنْ لم يتعظ بتقلبات الزمان، ثُمَّ أتى بمجموعة من الحُجَج المتتابعة؛ ليؤكّد فكرته في تقلب الدنيا وعدم بقائها على حالٍ واحدٍ، معتمدًا على الاستعارات المتتالية التي بثّت في نصّه حيويّة وحركة؛ حيث جسّد الزّمان بالسّفينة التي تارة تطفو بصاحبها ذي اليسر/الغني فيكون بعيدًا عن المشاكل والمصاعب، ثمّ يُبين أنّه لابد أن ترسب به، وتارة أُخْرى يُجسد الشاعر الزمان بالسفينة التي إن غاصت بالفقير يومًا، فإنّها ستطفو به وتبعده عن المصاعب، وقد أكّد المعنى من خلال استخدامه للطباق بين قوله: (طَفَا، يَرْسَبُ)، وقوله: (طَفَا، يَرْسَبُ)، وقوله: (غَاصَ، سَيَطْفُو).

وقد وفِّق الشاعر في استخدامه (إنْ) الشرطية -التي تستخدم في المشكوك فيه الشرطية -التي تفيد تحقق جوابها - مع فيه الفقير، وفي استخدامه (إذا) الشرطية -التي تفيد تحقق جوابها - مع الغني؛ لتخويف الأغنياء المتعالين من تقلبات الزمن، وليؤكّد أنَّ الضرر أشد وأصعب على الغني من الفقير الذي سرعان ما سينتهي به العُسر يومًا، وهذا ما يؤكّده قوله:

<sup>(</sup>۱) حيث يقول الخطيب القزويني: "إنْ وإذا فهما للشرط في الاستقبال، ولكنهما يفترقان في شيء، وهو أنَّ الأصل في (إذا) أن لا يكون الشرط فيها مقطوعًا بوقوعه...، والأصل في (إذا) أن يكون الشرط فيها مقطوعًا بوقوعه"، الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، وضع حواشيه/ إبراهيم شمس الدين، ص ٧٩.

(يَدُ الْعُسْرِ تَلْحُو الْعُودَ مِنْهُ وَتَنْجُبُ)، حيث استخدمه الشاعر كناية عن انتهاء العسر وضعفه وزواله شيئًا فشيئًا.

٢ - الغائية/ حُجَة التبرير أو التبذير: هي "حُجَة تقوم على الاتصال والتتابع، وإن لم يكن ليُعْتمد فيها أساسًا على السببية"(١)، فالغائية كما يقول أوليفيي روبول: "يمكن أن نستخرج منها العديد من الحُجَج المؤسسة جميعها على فكرة أنَّ قيمة شيء ما متعلقة هي بالغاية التي الشيء وسيلة لها"(١).

مما سبق يتضح أنَّ هذه الحُجَج لم تعد تعبيرًا عن قولنا: بسبب كذا وإنَّما من أجل كذا، فهي تعتمد على التبرير لا السببية، ومن ذلك قول الشاعر: (") (بحر الكامل)

وَالسَّاكِنُونَ رِبُوعَهَا الْكُرَمَاءُ
قِمَامَ الثَّنَاء المَجَد والْعَلْيَاء
الله المَكَارِمُ والوحُوشُ سَواءُ
عَنْ حُسْن مَا جُبلُوا عَلَيْهِ جَلَاءُ

عَطِفَ تُ عَلَى الْبَصْ رَةُ الْفَيْدَ اعُ مِ نَ كُلُّ الْفَيْدَ اعُ مِ نَ كُلُّ الْفَيْدَ اعُ مِ مِنْ كُلُّ الْفَيْدَ اعُ مِ الْمَكَالِمِ الْفَسْلِ الْمَكَالِمِ وَالْوَرَى وَجَلَائِ لَلْ الْأَفْعَ الِ الْمَكَالِمِ وَالْوَرَى وَجَلَائِ لَلْ الْأَفْعَ الِ الْمُكَالِمِ اللَّهُ لَهَا الْمُكَالِمُ اللَّهُ لَهُ اللهِ اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

يبين الشاعر أنَّ البصرة وأهلها شعروا بضيق حاله فأكرموه؛ لأنهم أهل الكرم، وقد اتَّخَذَ الشاعر من حُجَّة التبذير/ التَّبرير دليلًا على صدق دعواه؛ حيث أكَّدَ في البيت الثالث أنَّهم جُبِلُوا عَلَى حُبِّ الْمَكَارِمِ والْوَرَى، فجاء تبريرُ الشاعرِ غير معتمد على السببية، وإنَّما اعتمد فيه على ثبات أهل البصرة على حب المكارم والنَّاس – على السببية، وإنَّما عنهم، وقد وفَّق الشاعر في تأكيد حُجَته بالبيت الرابع من فهذا طبعهم الذي لا ينفك عنهم، وقد وفَّق الشاعر في تأكيد حُجَته بالبيت الرابع من

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ٦٩.



<sup>(</sup>١) في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، أ.د/ عبد الله صولة، ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) مدخل إلى الخطابة، أوليفيي روبول، ترجمة رضوان العصبة، مراجعة د. حسان الباهي، أفريقيا الشرق –المغرب، ص ٢٠٥.

خلال الاستعارة التشخيصيَّة في قوله: وَجَلائِلُ الْأَفْعَالِ أَلْسِنَةٌ لَهَا، حيث جعل الشاعر أفعالهم الجليلة هي التي تبين للنَّاس بجلاء ووضوح حسن طبعهم، وطيب خلقهم، فأسهم ذلك في إقناع المتلقي بفكرته، وإثارة انتباهه.

٣- التعايش: حُجَة السلطة: تعتمد هذه الحُجة على هيبة المتكلم وسطوته، فهي "علاقة الذات بصفاتها أو الشخص بأفعاله...، وتتمثل في تفسير حدث أو موقف ما، أو التنبؤ به انطلاقًا من الذات التي يُعبِّر عنها أو يجلِّها ويوضحها"(۱)، وتتعدد مصادر السلطة تعدُّدًا كبيرًا فقد تكون "الإجماع أو الرأي العام، أو العلماء، أو الفلاسفة، أو الكهنوت، أو الأنبياء، وقد تكون السلطة غير شخصيَّة مثل الفيزياء، أو العقيدة، أو الدين، أو الكتاب المقدس، وقد يُعمد في الحجاج بالسلطة إلى ذكر أشخاص معينين بأسمائهم على أن تكون يعمد في الحجاج بالسلطة إلى ذكر أشخاص معينين بأسمائهم على أن تكون يُعمد في المجال الذي شكطة هؤلاء جميعًا معترفًا بها من قبل جمهور السامعين، في المجال الذي ذكرت فيه"(۱)، وتبرز حُجَّة الشخص وأعماله في قول الشاعر: (۱) (بحر الكامل)

يَا أَيُّهِا اللغَةُ الجَميلةُ إِنَّنِّي

مُغْ رَى الْف وَادِ بِحُسْ نِكِ الْفَتَ انِ

ذَاكَ المُحِبُ فَهَ ل يُريبُ ضَ مَانِي المُحِبُ فَ مَانِي المَحِبُ فَهَ مَانِي المَحِبُ المَحِبُ المَانِي عِنانِي عَنانِي عِنانِي عِن

وَأَنَا الضَّمِينُ وَقَدْ عَلِمْتُ بِأَنَّنِي وَأَنَا الضَّمِينُ وَقَدْ عَلِمْتُ بِأَنَّنِي تَابِيةً تَابِي عَلَى عَلَى الوفاء صبابة أبيدًا سابقي طوع حُبِّكِ جاذِبَا

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ٧٧٥، ٣٧٥.



<sup>(</sup>١) الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، أ.د/ سامية الدريدي، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، أ.د/ عبد الله صولة ، ص ٥٣.

حتى أرى محض الهوى لك مطلِقًا فينا يديْكِ بأنْفَدِ السُاطان يحتجُ "صقر الشبيب" بأخلاقه العالية ووفائه الشديد؛ حيث بنى حُجَّته انطلاقًا من ذاته، فهو المحب للُغة العربية المدافع عنها بكل صدق ووفاء، حتى يرى سلطان حبها يجرى في كل القلوب.

وتبرز حُجَة السُلطة في قول الشاعر: (١)

قُمَا سَالَبَ النَّارِ الحارارة سَالبٌ وَلَا حَالَ بِينَ الماءِ والرَّيِّ ذُو عِلْم أراد الشاعر أن يبين قدرة الله وعجز الإنسان أمام هذه العظمة، فاعتمد على حجة السُلطة من خلال الحقيقة العلمية التي مفادها أنَّ الإنسان لا يستطيع سلب الحرارة من النَّار، كما لا يستطيع تغيير الرَّي بغير الماء حتى وإن كان عالمًا، فاتَّخذ الشاعر من هذه الحُجة دليلًا على عجز الإنسان أمام قدرة الله.

- كما اعتمد الشاعر على حُجة السُّلطة في قوله: (<sup>۲)</sup> (بحر الخفيف)

لَا يُطِيعَ قُ الْمَخْلَوِقُ تَبْدِيلَ طَبْعِ بِسِوَاهُ وَإِنْ أَطَالَ جِهَادَهُ قَسْنُ وَهُ الْمَخْلَوَةُ مِنْ لَهُ صِلَادَهُ قَسْنُ وَهُ الصَّخْرِ لَهُ تُعِدْهَا لِيَانَا الْمَا لَوَلَا الصَّخْرُ قَدْ ثَنَى لَيْنَ الْمَا (م) عِ قَسِيًّا وَقَدْ أَدَامَ جِلَادَهُ

يُصرِّح الشاعر في الأبيات السابقة عدم قدرة الإنسان على تغيير طبع غيره وَإِنْ أَطَالَ جِهَادَهُ؛ فاعتمد على حُجَّة السلطة من خلال الحقيقة العلمية التي مفادها أنَّ الماء لم يستطع إذابة الصخور وتغيير قسوتها، وكذلك الصخر لا يستطيع تغيير طبيعة الماء اللينة وجعلها قاسية، فاتَّخذ الشاعر من هذه الحُجة دليلًا على صدق دعواه، واقناع المتلقى بفكرته.

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٥٤٠.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٠٩.

ثالثاً: الحُجج المؤسسة لبنية الواقع: وهذه الحُجَجَ لا تتأسس على الواقع ولا تبتني عليه، ولكنّها هي التي "تُؤسّسُ هذا الواقع وتَبْنِيهِ أو على الأقل تُعْمِلُهُ وتُظْهِرُ ما خَفِيّ من علاقاتِ بين أشيائه، أو تُجَلِّي ما لم يُتَوقَع من هذه العلاقات وما لم يُنتَظر من صلاتِ بين عناصره ومكوناته "(۱)، وقد اعتمد "صقر الشبيب" تأسيس هذا الواقع بواسطة الحالات الخاصة؛ حيث يهدف إلى إقناع المتلقي بإثبات قاعدة عامة أو تأسيسها من خلال الاستدلال بواسطة التمثيل، أو الشاهد، أو المثل، أو القيم، وتفصيل ذلك على النحو التالي:

١- الاستدلال بواسطة التمثيل: التمثيل في الحجاج له القدرة على كشف علاقات جديدة، أو إيجاد علاقات لم تكن موجودة بين الخطاب والواقع، وأهم ما يميز الاستدلال بالتمثيل واستخدامه استخداماً حجاجيًا أنّه "ليس قائمًا على علاقة تشابه، وإنّما هو تشابه علاقة"(١)، وبهذا فالتمثيل يُعدُ "مواجهة بين بِنَى متشابهة، وإنْ كانت من مجالات مختلفة"(١)، ومن الاستدلال بالتمثيل قول الشاعر عن الحياة:(١)

يُفَ تُشُ عَ نُ سَ عَادَتِهَا ذُوهِ هِ الشَّقَاءَ وَقَدْ خَبَّأَت لَهُم فيها الشَّقَاءَ كَمَ الْخَبَ أَت لَهُم فيها الشَّقَاء كَمَ الْخَبَ أَتْ لِلَامِسِ هَا الْأَفَ اعِي خِلَال الْبَانِهَ الله الْإِنْ السابقين على حُجَّة "التمثيل" من خلال التشابه في العلاقة بين موضوعين من واقعين مُخْتلفين، حيث أراد أَنْ يُبيِّن الدنيا وما تحمله من خداع البشر

<sup>(</sup>٤) ديوان صقر الشبيب، ص ١٠٤.



<sup>(</sup>١) الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، أ.د/ سامية الدريدي، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) الحجاج في البلاغة المعاصرة -بحث في بلاغة النقد المعاصر، د. محمد سالم محمد الأمين الطلبة، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، أ.د/ عبد الله صولة ، ص ٥٧.

وشقائهم في حين يبحثون عن سعادتهم، واستدل على ذلك بتمثيل الأفاعي وما تحمله من سم قاتل على الرغم من ملمسها الناعم، ونستطيع تمثيل العلاقة بين عناصر البيتين السابقين على النحو التالى:

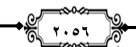
وعليه فإنَّ العلاقة بين العناصر السابقة ليست علاقة تشابه بل تشابه علاقة؛ لأنَّ علاقة (أ) بـ(ب) أي علاقة الدنيا بالخداع تشبه علاقة (ج) بـ(د) أي علاقة الأفاعي بالسم؛ فكلاهما يضرّ، وبهذا فالمخاطب يجب أن يكون حذرًا من الدنيا كحذره من الأفاعي، فكلاهما يخدع البشريَّة، وبهذا أسهم الاستدلال بالتمثيل في إثارة خيال المخاطب للربط بين الموضوعين المختلفين بتشابه علاقة بينهما، كما أسهم في إقناعه بصدق التمثيل، فيبتعد عن الاغترار بالدنيا وخداعها.

• ومن الاستدلال بالتمثيل -أيضًا - قول الشاعر: (١) (بحر الكامل)

اقُراً (صَدَى الشُّبَانِ) تَعْرِفُ فَضَلَهُ فَافَضَلِهِ إِضَمَارُهَا إِبْدَاءُ وَالْمُ اللهِ إِضَامُهَا إِبْدَاءُ وَالنَّهُ لَهُ مَا مَرَ بِالْآنَافِ مِنْهُ شِذَاءُ

العلاقة في البيتين السابقين قائمة على التشابه في العلاقة بين موضوعين من واقعين مُخْتلفين؛ لأنَّ الشاعر يطلب من المخاطَب قراءة مجلة (صدى الشبَّان) حتى يعرف فضل ممدوحه، واستدل على ذلك بتمثيل الزهر التي تُعْرَف برائحتها الطيبة، فمَا مَرَّ بِالْآنَافِ مِنْـهُ شِدَاءً/ أي رائحته طيبة عطرة، وتمثيل العلاقة السابقة يمكن توضيحها كالتالى:

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٧٢.



(ب) قراءة المجلة (صدى الشُّبَّان) = (د) الرائحة الطيبة.

فالعلاقة بين عناصر البيتين السابقين ليست علاقة تشابه، وإنّما هي تشابه علاقة؛ لأنّ علاقة (أ) بـ(ب) أي علاقة المتلقي بمجلة الممدوح (صدى الشّبّان) تشبه علاقة (ج) بـ(د) أي الزهر بالرائحة الطيبة؛ فكلاهما يفيد وينفع البشريّة، وبهذا يكون الشاعر قد وفّق في استخدامه حُجة الاستدلال بالتمثيل للربط بين موضوعين مختلفين بينهما تشابه علاقة بين: الخطاب الشعري الذي نصح فيه المخاطب بالقراءة في البيت الأول، وبين الواقع الذي يحدث في الروض والزّهر في البيت الثاني، كما أسهم التمثيل في إقتاع المخاطب بفضل الممدوح.

٧- الاستدلال بواسطة الشاهد: يعتمد الشاعر في حُجَّته على الاستشهاد؛ لدعم قاعدة وتوضيحها؛ لأنَّ "من شأنه أن يقوِّي درجة التصديق بقاعدة ما معلومة، وذلك بتقديم حالات خاصة توضح القول ذا الطابع العام، وتقوي حضور هذا القول في الذهن"(١)، ويعدُ "الشاهد القرآني سلطة غير شخصية؛ لأنَّه العقيدة والكتاب المقدس لعموم المسلمين، لذلك يشكل محط إجماع عام، دون كل الحجج"(١)، فالقرآن أعلى وسائل الاستشهاد، ويتنوع الاستدلال بواسطة الشاهد في شعر صقر الشبيب، فقد يقتبس(١) من الآيات القرآنية، أو

<sup>(</sup>١) في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، أ.د/ عبد الله صولة ، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) بلاغة الإقتاع في المناظرة، د/ عبد اللطيف عادل، دار الأمان-الرباط، الطبعة الأولى ، سنة ٢٠١٣م، ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) الإقتباس هو: "تضمين الشعر شيئًا من القرآن الكريم أو الحديث النَّبوي من غير دلالة على أنَّه منهما، مع جواز بعض التَّغيير غير المُخِلِّ في الأثر المقتبس، وهو نوعان: الاقتباس النَّصِيّ: وفيه يلتزم الشاعر بلفظ النَّص القرآني، وتركيبه، والاقتباس الإشاري: وهو أنْ يأخذ الشاعر من القرآن الكريم ما يُشِير به إلى آيةٍ أو آياتٍ منه مع غير الالتزام بلفظها وتركيبها"،

الأحاديث النبوية، أو الأشعار –ما يقوي حُجَّته ويوضِّحها، ومن استدعائه للقرآن الكريم قوله: (١)

أَشْ قَى الْبَرِيَّةُ مُثْ رِ نَفْ عُ ثَرُوَتِ فِ الْفَقْ لُ مِثْ لُ غِنَى مَحْصُ ولُ صَاحبِهِ الْفَقْ لُ مِثْ لُ غِنَى مَحْصُ ولُ صَاحبِهِ يُ لَيْ وَمِ الْفَقِيلُ لَ بِلِللا ذَمِّ وَمَ أَثْمَ فَ لَكُ يَلُ فِي الْفَقِيلُ لِ بِللا ذَمِّ وَمَ أَثْمَ فَ الْفَيْلِ حَصْ رَبِهِ يَمْضِ فِي وَلَا ذَاكِل لِ بِالْخَيْرِ حَصْ رَبِهِ لَا ذَاكِل لِ بِالْخَيْرِ حَصْ رَبِهِ لَا ذَاكِ لَ إِلَى الْفَيْسَالُ كَذَا لَا لَيْسَالُ كَذَا لَا خَيل فَي شَرْوَةِ خَرْطُ وهُ صَاحِبِها لَا خَيل فَي شَرْوَةِ خَرْطُ وهُ صَاحِبِها لَا خَيل فَي صَاحِبِها لَا فَي الْمُعْلِي فَي صَاحِبِها لَا فَي الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِقِينَ وَالْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينَ الْمُ

بِهِ سِواهُ مِنَ الْوُارَّثِ مَامُهُم لَلْ وَارَّثِ مَامُهُم لَكُوم لَكُوبٌ وَمَطْعُوم لَكُوبٌ وَمَطْعُوم يَكُمُ الْمُكَا بِهِمَا بِهِمَا نُو الشُّحِّ مَلْطُوم وَأَنْفُكُ بِعَدَابِ اللهِ مَخْطُوم وَأَنْفُكُ بِعَدَابِ اللهِ مَخْطُوم وَأَنْفُكُ بِعَدَابِ اللهِ مَخْطُوم وَجَانِبِي عَنْهُ بِالْإِعْسَارِ مَلْرُوم وَجَانِبِي عَنْهُ بِالْإِعْسَارِ مَلْرُوم بالدَّارِين مَوْسُوم بالدَّارِين مَوْسُوم فِي الدَّارِين مَوْسُوم وَالْإِثْمِ فِي الدَّارِين مَوْسُوم وَالْإِثْمِ فِي الدَّارِين مَوْسُوم

أراد الشاعر تحذير الأثرياء من البخل؛ فصوَّر لنا مدى شقاء الذين يبخلُون ويمنعون الخير، ولا ينفقون على الفقراء، وبيَّن أنَّهم مذمومون بين النَّاس في الدنيا موسوم على أنوفهم في الدار الآخِرة، ثمَّ استدعى من القرآن الكريم قوله ﴿سَنَسِمُهُ وَكَلَ الْفَرُّطُومِ اللهِ القلم: ١٦، أي سنجعل على أنفه علامة لازمة لا تفارقه؛ ليكون مفتضحًا بين الناس، فأسهم هذا الاستشهاد في توضيح مراد الشاعر، وتكثيف حضور هذه الفكرة في ذهن المتلقي.

ومن الاستشهاد بالحديث النبوي قول الشاعر: (۲)

فَيَا أُمَّةَ العُرْبِ التي طَالَ نَوْمَهَا عَلَى كُلِّ مَا يُفْضِي إِلَى مَوْتِهَا هُبِّي

.....

### **>>>**

الاقتباس من القرآن الكريم في الشعر العربي، تأليف الدكتور/ عبد الهادي الفكيكي، دار النمير للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، سنة ١٩٩٦م، ص ١٢، ١٣.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ١٤٦، ١٤٧.



<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص٥٣٥.

وَمَ نُ لَ مُ يُنَ بَهْهُمْ أَنِ يِنُ ذَوِيهِ مُ وَنَ فَي فَي فَ اللَّهُ مُ أَنِ يَنُ ذَوِيهِ مُ وَنَ فَحُ ثَكَ الْمُ مَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ حَتَّ مَ الْمَمَ اللَّهُ اللَّهُ مُ حَتَّ مَى الْمَمَ اللَّهَ اللَّهُ مُ حَتَّ مَى الْمَمَ اللَّهَ مَا تَنَابُ لَهُ مُ حَتَّ مَى الْمَمَ اللَّهُ مَا تَنَابُ لَهُ مُ حَتَّ مَى اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ أَلْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّالَّمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالْمُ مِلَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ مِنْ اللّه

لِدَمْع يَتَامَى بَيْنَهُمْ دَائِهِ السَّكْبِ عَلَى شَخْهِهِ مَا لِلْأَيَامَى مِنَ النَّدْبِ عَلَى شَخْهِهِ مَا لِلْأَيَامَى مِنَ النَّدْبِ وَإِنْ لَهُ تُصَدِّقْنِي فَسَلْ كُلَّ ذِي لُبِّ وَإِنْ لَهُ أَكَافِحُهُ بِالطِّبِ

يحث الشاعر أمة العرب على الوحدة واليقظة، والتعاون بنجدة بعضهم البعض، ويحذرهم من الغفلة، واستدعى من الحديث النبوي ما يوضح فكرته قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم): "تَرَى المؤمنِينَ فِي تَرَاحُمِهِم وتَوَادِّهم وَتَعَاطُفِهِم كَمَثَلِ الْجَسَدِ إِذَا اللهُ تَكَى عُضْوًا تَدَاعَى لَـهُ سَائِرُ جَسَدِه بِالسَّهَرِ والْحُمَى" رواه البخاري (۱)، فأسهم هذا الاستشهاد في توضيح حُجَّته، حيث صوَّر وئام العرب وتلاحمهم كمثل الجسد الذي اللهتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى، مما أدَّد في ذهن المتلقي أنَّه بِلا وحدة ضياع للعرب.

• ومن الاستدلال بواسطة الاستشهاد من الشعر قول "صقر الشبيب" في ذكرى صديقه الشهيد "علي بن الشيخ سالم الصّبًاح": (٢) (بحر الطويل)

يَقُولُ ونَ لِي إِنَّا عَهِدْنَاكَ يَا صَفَرُ وَتُوصِي بِإِمْسَاكِ السدّموع ذَوِي الْبُكَا فَمَا لَكَ قَدْ أَصبحتَ أَجزَعَ جَازِع وَمَا لِبحور الدَّمع مَدَّت وَلِم يَكُنْ

إِلَى الصَّبْرِ تَدْعُو كُلَّ مَنْ أَحْزَنَ الدَّهْرِ إِذَا مَا غَدَتْ تُبْلِيهِمُ النُّوَبُ الغُبْرُ كَأَنَّكَ قَبْلَ اليومِ لَمْ تَدْرِ مَا الصَّبْرِ لَيُحْدَرُ مَا الصَّبْرِ لَيُدْرِكُها مَا بِينِ أَجِفَانِكَ الجَرْرِ

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٢١٤.



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري للإمام الحافظ محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، مكتبة البشرى – كراتشي –باكستان، سنة ۲۰۱٦، كتاب (الأدب)، باب (الوصاية بالجار)، الجزء الرابع، رقم الحديث (۲۰۱۱)، ص ۲۸۸۲.

فَزَايَلَ مُدْ ذَالَ ابنُ سَالِم الحِجْرِ فَأَعرفُ مَا خَيرُ الأمورِ وَما الشَّرُ "فَلَيْسَ لِعَيْنِ لَم يَفْضِ مَاؤها عُذْر" فَقُلتُ لهم قد كان ذَاك وَلِي حِجَا فَقَتْ لُ "عَلِيً" لم يَدع لِي مِنْ نُهيً فِإِنْ فَاضَ دَمْعُ العين مِنْ مِنْ عَآبِةً

يُصرِّح الشاعر بجزعه وحزنه الشديد، وعظمة مصابه على فقد صديقه، موضحًا فكرته من خلال اقتباسه للشطر الثاني من بيت أبي تمام الذي قاله في رثاء محمد بن حميد الطائي:(١)

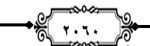
كَذَا فَلْيَجِلَّ الْخَطْبُ وَلْيَفْدَح الْأَمْلُ فَلَيْسِ لِعَيْن لَم يَفِضْ مَاؤُها عُذْرُ

وقد أسهم هذا الاستشهاد في دعم فكرة الشاعر، وتقوية حُجَّته؛ حيث كان له عظيم الأثر في توضيح مصاب الشاعر، فموت المرثي خطْبٌ يستدعي من كل عين أن تذرف الدموع عليه، لا عين الشاعر فقط.

٣-الاستدلال بواسطة المثل: يستخدم الشاعر المثل لتأسيس قاعدة، وعليه فتكون "مهمة المثل بُرْهانيَّة، في حين تكون مهمة الاستشهاد توضيحيَّة"(١)، وقد أثَّرى "صقر الشبيب" ديوانه بهذه الحُجَّة، فمن قصيدته "لهفي على الفُصْحى" يقول:(٦)

يَا أَيُّها اللغَةُ الجَميلةُ إِنَّني مُغْرَى الفوادِ بِحُسْ ذِكِ الفتَّانِ

<sup>(</sup>٣) ديوان صقر الشبيب، ص ٧١ه، ٣٧٥.



<sup>(</sup>١) شرح ديوان أبو تمّام، الخطيب التبريزي، قدّم له ووضع هوامشه وفهارسه/ راجي الأسمر، دار الكتاب العربي-بيروت، الطبعة الثانية سنة ١٤١٤ه/ ١٩٩٤م، الجزء الثاني، ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) الحجاج في البلاغة المعاصرة -بحث في بلاغة النقد المعاصر، د. محمد سالم محمد الأمين الطلبة، ص ١٣٢.

فَاكُ لِ جِدَّةٍ عَهْدِ شَرِيءٍ لَ ذَةً فَ الْأُوانُ فَبَعْدَهُ فَ الْأَوانُ فَبَعْدَهُ فَتَ وَقَعِي أَنْ يَرْجِعُ وا مِنْ قَبْلِ أَنْ مُتَمَثِّلُ مِينِ لَدَى الرُّجُ وع بقولِهِم: مُتَمَثِّلُ مِينِ لَدى الرُّجُ وع بقولِهِم: فَتَجَاوَزِي يَوْمَ الإِنَابَ قِ مِنْ فَهُمُ فَتَجَاوَزِي يَوْمَ الإِنَابَ قِ مِنْ فَهُمُ فَلَأَنْ مِنْ أَجْدُ دُرُ حُرَّةٍ وَأَحقُهَ الْفَلْنُ فَي مِرْجِعُ كُلِّ أَقْ وَأَحقُهُ الْفَلْنُ فَقَدْ عَلِمْ تُ بِمَا فَأَنْ عَلِمْ تُ بِمَا الْضَّ مِينُ وَقَدْ عَلِمْ تُ بِأَنْنِي وَأَنْ الْضَّ مِينُ وَقَدْ عَلِمْ تُ بِأَنْنِي وَأَنْ الْضَّ مِينُ وَقَدْ عَلِمْ تُ بِأَنْنِي وَأَنْ الْفَرْ مِينُ وَقَدْ عَلِمْ تُ بِأَنْنِي وَأَنْ الْفَرْ مِينُ وَقَدْ عَلِمْ تُ بِأَنْنِي

يَجِ دُونَهَا لَكنَّه لِيَ الْإِقَانِ مَلَ الْسَنَثْ عُرُوهُ مِنَ الْتِدَاذِ فَانٍ مَلْ الْمُدْيَانِ يَمْضِي وَلَّ وْ حِينٌ مِنَ الْأَحْيَانِ مَرْعَ مِ وَلَّ الْأَحْيَانِ مَرْعَ مِ وَلَّ الْأَحْيَانِ مَرْعَ مِ وَلَّ الْأَحْيَانِ مَرْعَ مِ وَلَّ الْمُحْتِ وَلِي الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ وَلِي الْمُحْتِ وَلِي الْمُحِتِ وَلِي الْمُحِتِ وَلِي الْمُحْتِ وَلِي الْمُحْتِ وَلِي الْمُحِتِ وَلَيْ الْمُحِتِ فَلَا الْمُحِتِ وَالْمُحْتِ الْمُحْتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُحْتِ وَالْمُحْتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُحِيْلِ وَالْمُحِتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُعِلِي وَالْمُحِتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُحِتِ وَالْمُعِلِي وَالْمُحِلِي وَالْمُحِلِي وَالْمُحِلِقُولُ وَالْمُعِلَّ وَالْمُحِلِقِي وَالْمُعِلَّ وَالْمُحِلِقِي وَالْمُحِلِقِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَّ وَلَامُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَّ وَالْم

أراد الشاعر أن يُبيِّن فضل اللغة العربية الفصحى على باقي اللغات، مصوِّرًا حال الراجعين إليها بعد هجرها أنَّهم متمثلين بقولهم: مَرْعَى وَلِكَن ليسَ كالسَّعْدَانِ؟ فاتَّخَذَ برهانًا على فكرته من خلال استدعائه للمثل: "مَرْعى وَلا كالسَّعْدَانِ" (١) -، وهو مثل يُضْرب للشيء يفْضُلُ على أقْرانه وأشْكَاله، وقد أسهم هذا الاستدعاء في تقوية حُجَة الشاعر، وإقناع المتلقي بفضل اللغة العربية الفصحى، وأنَّها هي أفضل لغات العالم؛ لما للمثل من قدرة على استحضار الوقائع وتأكيدها في ذهن المتلقي.

<sup>(</sup>۱) السّعدان: أخْتَر العُشْبِ لَبَنًا، وإِذَا خَتَرَ لبنُ الرَّاعية كان أفضلُ مَا يكُون وأطيبُ وَأَدْسَمُ، وأول من قال ذلك المثل الخنساء بنت عمرو بن الشريد، ومرعى خبر مبتدأ محذوف، وتقديره هذا مرعى جيد، وليس في الجودة مثل السعدان، مجمع الأمثال وأيام العرب في الجاهلية والإسلام، للميداني، دقق هذه الطبعة: أحمد على حسن، وطارق الأشهب، ومحمد عبد اللطيف، مكتبة الآداب، الطبعة الثانية، سنة ١٠٥٥م، المجلد الثاني، رقم المثل (٣٨٣٦)، ص ٧٦٩.

كما استدل الشاعر بالمثل في قوله: (١)

أَضَاءَ لِطَلَابِ الهُدَى مَنْهِجَ الهُدَى وَلَمْ يَتُرُكُ مِنْ ظُلْمَةٍ فَوْقَهُ سِتْرًا فَأَصْبَرَى فَأَلْمَةٍ فَوْقَهُ سِترًا فَأَصْبَرَى فَدْ بَاتَ للحقِّ سَارِيًا بِإِرْشَادِهِ بِيْنَ الْوَرَى يَحْمَدُ الْمَسْرَى

صرَّحَ الشَّاعر في البيت الأول بفضل شيخه في نشر الحق والهدى بين النَّاس، وتحمله الصعاب في سبيل ذلك فقد أنار بعلمه ظلمات الجهل، ثمَّ جاء بالبيت الثاني برهانًا على ذلك:

فَأَصْسِبَحَ مَسِنْ قَسِدْ بَسِاتَ للحسقِّ سَسِارِيًا بِإِرْشَسَادِهِ بِيْنَ الْـوَرَى يَحْمَدُ الْمَسْرَى مستدعيا المثل القائل: "عند الصَّباح يَحْمَدُ القومُ السُّرَى"(٢)، ويضرب للرجل يتحمل المشقة رجاء الرَّاحة؛ ليؤكِّد الشاعر بهذا المثل فضل شيخه على طلابه، من خلال تصوير ذلك الفضل بهذه الصعاب التي تعم فائدتها بعد التحقق، ولا يخفى على القارئ ما في خاتمة هذا الأمر من محامد.

٤- الاستدلال بواسطة القيم: وفي هذا النوع من الحُجَجَ نجد أنَّ "المُحَاجِج لتبرير الآراء، وإثبات المواقف -يعتمد قيمًا ينتقيها بدقًة بحيث تلائم أهدافه الحجاجيَّة، وغايات خطابه المنشودة"(")، وقد أثرى الشاعر ديوانه بهذه الحُجَّة، ومن ذلك قوله:(١) (بحر الكامل)

<sup>(</sup>۱) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) مجمع الأمثال، للميداني، المجلد الثاني، رقم المثل (٢٣٨٢)، ص ٥٠١.

<sup>(</sup>٣) الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، أ.د/ سامية الدريدي، ص٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) ديوان صقر الشبيب، ص ١٣٢.

تُغْرِي بِتِطْلَابِ الْمَعِالِي زَاهِدًا فِيهَا فَيُضْحِي وَهْوَ فيهَا أَشْعَبُ (١) وَلِهَا فَيُضْحِي وَهُو فيهَا أَشْعَبُ (١) وَالْسَعِي أَثِيلُ الْمَجْدِ تُدْنِي نَائِبًا عَنْهُ فَيَغْدُو طَوْعَ نُصْحِكَ يَقْرُبُ

مدح الشاعر الزعيم التونسي معتمدًا على قيم الخير؛ فهو ينشر العلم بين الناس، وينصحهم، ويسعى للعلا وطريق المجد حتى أصبح طامعًا له كطمع أشعب، ومن يغترف من نصحه نال العلا.

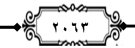
وقوله: (۲)
 (بحر الكامل)

يَ الطَّالِبَ" الْعَلْيَاءِ ثُلْتَ مِنَ الْعُلَا فَعَدَدُونَ فِي الْعُلَا فَعَدَرَا فَعُلَا فَعَدَرَا فَغَدَرَا فَغَدَرَا فَخُصَائِلِ كُوكَبًا فَخُصَائِلِ كُوكَبًا فَخُصَائِلُ كُوكَبًا فَخُصَائِلُكَ الْغُدُرُ الزَّوَاهِ رُ إِنْ غَدَا فَخُصَائِلُ الْغُدَا فَلَكَ مُحَدِيطً بِعَدَا فَلَكَ مُحَدِيطً بِعَدَا فَلَكَ مُحَدِيطً بِعَدَا فَلَا مُحَدِيطً بِعَدَا فَلَا مُحَدِيطً بِعَدَا فَلَكَ مُحَدِيطً بِعَدَا فَلَا مُحَدِيطً بِعَدَا فَلَا مُحَدِيطً بِعَدَا فَلَا مُحَدِيطً بِعَدَا فَلَا مُحَدِيطً بِعَدَا فَالْمُعَالَ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَلَى اللّهُ الْمُعَلَى الْمُعَلَى الْمُعَلَى الْمُعَلَى اللّهُ الْمُعْمَلِيلَ اللّهُ الْمُعْمَلِيلَ اللّهُ الْمُعْمَلِيلَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

مَا لَمْ يَنَلْ شَرْوَاهُ نَجْمٌ أَزْهَرُ (٣) عَالٍ كَمَا تَهْوَى الفَضَائِلُ يُسْفَرُ إِعْسُونُ لِمُصَائِلُ يُسْفَرُ إِحْصَاؤُهُنَّ عَلَى المريِّ يَتَعسَّرُ يَا ابنَ الأَمَاجِدِ قَبْلُ مَنْ هُو أَشْعَرُ

يمدح الشاعر "طالب باشا النقيب" واتَّخذ من قيم الخير حُجَّة يستدل بها على قوله، حيث ذكر صفات الممدوح وأخلاقه العالية، مصورًا مكانته وفضله بالكوكب العالي، فخصاله الطيبة يصعب على أشْعَر الناس عدُها.

<sup>(</sup>٣) طالب: هو السيد طالب باشا النقيب، وكان قد زار الكويت سنة ١٣٤٣، وقد أعد الشاعر هذه القصيدة؛ لتلقى في احتفال النادي الأدبي، ديوان صقر الشبيب، الهامش، ص ٣٢٦.



<sup>(</sup>١) أَشْعَبُ: هو رجل من أهل المدينة يقال له "أشْعَب الطّماع"، وهو أشعب بن حُبير مولَى عبد الله بن الزبير، يُضرب به المثل في الطمع يقال: "أطْمع من شعيب"، مجمع الأمثال للميداني، المجلد الأول، رقم المثل (٣٣٣٣)، ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان صقر الشبيب، ص ٣٢٧، ٣٢٨.

وقوله في حاكم الكويت الشيخ "سالم بن الشيخ مبارك الصباح: (١) (بحر الطويل)

إلى سنالِمَ الأرْواحِ والعُنْرِ كاسمهِ فَلَم نَشْكُ في أَخْلاقه قَطُ عِلَّةً فَلَم نَشْكُ في أَخْلاقه قَطُ عِلَّةً فَمَا زَالَ حتَّى ماتَ يُحْدِي عُفاته فَمَا زَالَ حتَّى ماتَ يُحْدِي عُفاته فأموالُه تشكو تسلط كفي

ومسلم ما تحوي يداه من الوفر سوى فَتْكِهِ في المالِ بالنَّائِلِ الغَمْر بِإرداء صنفي ماله البيض والصُفْر وسوًالهُ تقفو الشكيَّة بالشكر

أراد الشاعر أن يبين محاسن حاكم الكويت وأخلاقه العالية، فاستند في رثائه على قيم الخير؛ حيث بين مدى كرمه، فما زال حتى مات يعطي كل سائل بالذهب والفضة، مستخدما في البيت الثاني تأكيد المدح بما يشبه الذم<sup>(۱)</sup>، وقد نوع الشاعر في استخدام الصور البيانية التي قوَّى بها حُجَّته؛ ذلك حيث شخَّص أمواله بإنسان يشكو كثرة جود حاكم الكويت، كما استخدم البِيض كناية عن الفضة، والصفر كناية عن الذهب، وهكذا نوع الشاعر في استخدام الآليات الحجاجيَّة في شعره.

<sup>(</sup>١) ديوان صقر الشبيب، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) حيث يعدَّ من أقوى أضربه إذا "استثنى من صفة ذم منفية عن الشيء صفة مدح بتقدير دخولها فيه"، الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، ص ٢٨١.

#### الخاتمة

## اتضَّح من خلال البحث ما يلى:

- أثبت البحث وجود صلة وثيقة بين حجاجية الشبيب وكف بصره؛ حيث استطاع الشاعر إقناع متلقي خطابه بمأساة فقده لبصره، التي تعد من أهم الأحداث التي شكّلت وجدان الشاعر، وصنعت الحجاج في معظم أشعاره، إضافة إلى فقره الشديد، مما يؤكّد أنَّ الحجاج ليس قاصرًا على النقائض الشعرية التي تحمل الطابع الحجاجي؛ فقد استطاع الشاعر باقتدار استخدام الحجاج بآليًاته المتعددة: اللغوية، والبلاغية، والاتصالية الإقتاعية في قصائده الغنائية التي تغنَّى فيها بآلامه.
- أثبت البحث مدى قابلية النصوص العربية لتطبيق المنجزات اللغوية الغربية الحديثة، من خلال إبراز الآليَّات الحجاجيَّة المتنوعة التي استخدمها "صقر الشبيب" في شعره.
- استطاع الشاعر إقناع المتلقي وإثارة انتباهه من خلال استخدامه للعديد من الروابط الحجاجيَّة (لكن، حتى، بل، الفاء، الواو، لأنَّ،...)، التي أسهمت بدورها في الجمع بين حُجتين أو أكثر، وقد استخدام هذه الروابط في ترتيب وتسلسل وانتظام؛ حيث جعل حُجَّته الأقوى أعلى السلم الحجاجي وصولًا به إلى النتيجة التي يهدف إليها، مما أكَّد العلاقة الوثيقة بين السلم الحجاجي والقوة الحجاجيًة.
- استخدم الشاعر العديد من العوامل الحجاجية (إنّما، وأدوات التأكيد، ما...إلّا)، التي أسهمت في تحويل الطاقة الحجاجية لتأكيد الحجة الواحدة التي يهدف إليها، من خلال تقييدها وحصرها بتلك العوامل؛ رغبةً منه في إقناع المتلقى بحجته، وإثارة انتباهه.

- يُعدُ التكرار رافدا رئيسًا في الحجاج؛ لأنّه يوفّر للحجج والبراهين التي يقدمها المتكلم طاقة مضافة تحدث أثرًا في المتلقي وتساعد على نحو فعّال في إقناعه، أو حمله على الإذعان.
- يُعَدُّ الاستفهام من الآليات الحجاجيَّة التي تُحفِّز المتلقي، وتثيرُ انتباهه، حيث يحمل في طيه قضية حجاجية تثير ذهن المتلقي، وتدعوه إلى إعمال ذهنه وحسنه معا؛ لبيان موقفه إزاء تلك القضية.

وظّف الشاعر الصور البيانية (كالتشبيه والاستعارة والكناية)؛ لإقتاع المتلقى بفكره، إضافة إلى ما تحمله هذه الصور من قيمة جمالية قادرة على تحريك المشاعر، وإثارة الوجدان؛ فمعظم الأساليب البلاغية تتوفر على خاصية التحول لأداء أغراض تواصلية، ولإنجاز مقاصد حجاجية، ولإفادة أبعاد تداوليّة.

أثرى الشاعر ديوانه بالآليات الحجاجية الاتصالية التي تُقرِّب بين العناصر المتباينة، وتُمكِّن مِن إقامة روابط علاقيَّة بينها، ومن أشكالها: الحُجَج شبه المنطقية التي تعتمد البنى المنطقيَّة كحُجَة التناقض وعدم الاتفاق، والحجة القائمة على العلاقة التبادليَّة، والحُجَج المؤسسَّة على بنية الواقع كالحجة السببية، وحجة التبرير، وحجة السلطة، والحُجَج المؤسسَّة لبنية الواقع حيث يهدف الشاعر إلى إقناع المتلقي بإثبات قاعدة عامة أو تأسيسها من خلال الاستدلال بواسطة التمثيل، أو الشاهد، أو المثل، أو القيم.

# وبعد عرض النتائج؛ فقد خرج البحث بعدة توصيَّات، من أهمها ما يلى:

• دراسة المفارقة في شعر صقر الشبيب؛ حيث مرَّ الشاعر بعدة مفارقات وتناقضات في حياته، من أهمها فقده لبصره وهو في التاسعة من عمره؛ فتحولت حياته من النور إلى الظلام، ومن مصاحبة الأقران إلى الاعتزال، إضافة إلى أنَّه عاش في عصر يموج بالمفارقات، من أهمها حرمان الأدباء

ورجال العلم من رغد العيش، وتقلّد المناصب، في حين ينعم الجهلاء برغد العيش، وأعلى المناصب.

- تطبيق المنهج البنيوي على شعر "صقر الشبيب"؛ لتحليل البنية الدّاخلية والاهتمام بقوانين النسق الداخلي للبنية: "الدلالية، والتركيبية، والصوتية" في شعره.
- ضرورة الاستفادة من المناهج الحديثة وتطبيقها على شعرنا العربي؛ ويخاصة أنَّ النصوص العربية قابلة لتطبيق المنجزات اللغوية الغربية الحديثة.

## فهرس المصادر والمراجع

### المصادر:

• ديوان صقر الشبيب، أعدَّه وقدَّم له: يعقوب يوسف الغنيم، الكويت: مؤسسة جائزة عبد العزيز سعود البابطين للإبداع الشعرى، الطبعة الثانية، ٢٠٠٨م.

## المراجع العربية:

- أدب المفرد الجامع للآداب النبوية، للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، تخريجات وتعليقات أبي عبد الرحمن محمد ناصر الألباني، دار الصديق، الطبعة الثانية ٢١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- استيراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداوليّة، عبد الهادي بن ظافر الشهري،
   دار الكتاب الجديد المتحدة، الطبعة الأولى سنة ٢٠٠٤م.
- أسلوبية الحجاج التداولي والبلاغي تنظير وتطبيق على السور المكية، د/ مثنى كاظم صادق، كلمة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٠١٥م.
- الاقتباس من القرآن الكريم في الشعر العربي، تأليف الدكتور/ عبد الهادي الفكيكي، دار النمير للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، سنة ٩٩٦م.
- الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، وضع حواشيه/ إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى سنة ٢٤١ه/ ٢٠٠٣م.
- البديع: تأليف أبو العباس عبدالله بن المعتز، تحقيق: عرفان مطرجي،
   مؤسسة الكتب الثقافيَّة، الطبعة الأولى، سنة ٢٠١٢م.
- البرهان في علوم القرآن، تأليف/ بدر الدين محمد عبد الله الزركشي، تحقيق:
   محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث.
- بلاغة الإقناع في المناظرة، د/ عبد اللطيف عادل، دار الأمان-الرباط، الطبعة



الأولى ، سنة ٢٠١٣م.

- البلاغة العربية (قراءة أخرى): الدكتور محمد عبدالمطلب، القاهرة، الشركة المصرية العالمية للنشد لو نجمان ـ ط١، ٩٩٧م.
- بناء المفارقة، دراسة تحليلية بلاغية شعر المتنبي نموذجًا: الدكتور/ رضا
   كامل، مكتبة الآداب، القاهرة، الطبعة الأولى، ٢٠١٠م.
- البيان والتبيين، لأبي عمر عثمان بن بحر الجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي –القاهرة، سنة ٢٠١٣م.
- التداولية أصولها واتجاهاتها، تأليف/ جواد ختام، دار كنوزالمعرفة، الطبعة الأولى، سنة ٢٠١٦م.
- التداولية والحجاج مدخل ونصوص، صابر الحباشة، دمشق، الطبعة الأولى، سنة ٨٠٠٨م، ص ١٥.
- التعريفات، للفاضل العلَّامة علي بن محمد الشريف الجرجاني، مكتبة لبنان بيروت، ١٩٨٥م.
- الحجاج في البلاغة المعاصرة -بحث في بلاغة النقد المعاصر، د. محمد سالم محمد الأمين الطلبة، دار الكتاب الجديد المتحدة، الطبعة الأولى ٢٠٠٨م.
- الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، أ.د/ سامية الدريدي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠١١م.
- الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية، أ.د عبد الله صولة، دار الفارابي، بيروت طبنان، الطبعة الأولى ٢٠٠١م.
- الخطاب والحِجاج، أبو بكر العزاوي، مؤسسة الرحاب الحديثة، الطبعة الأولى، سنة ١٠١٠م.



- دراسات في النظرية والتطبيق: خالد سليمان، دار الشروق، عمان الأردن الطبعة الأولى ٩٩٩م.
- دروس في الحجاج الفلسفي، تأليف/ أبو الزهراء، مجلة الشبكة التربوية الشاملة، سنة ٢٠٠٨م.
- ديوان بشار بن برد، لناشره وشارحه ومكمله/ محمد الطاهر بن عاشور، راجعه وصححه/ محمد شوقي أمين، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر – القاهرة، سنة ١٩٦٦م.
- شرح ديوان أبو تمّام، الخطيب التبريزي، قدّم له ووضع هوامشه وفهارسه/ راجي الأسمر، دار الكتاب العربي-بيروت، الطبعة الثانية سنة ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.
- صحيح البخاري للإمام الحافظ محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، مكتبة البشري كراتشي باكستان، سنة ٢٠١٦م.
- في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، أ.د/ عبد الله صولة، الشركة التونسية للنشر، الطبعة الأولى، ص ٢٠٠١م.
- القاموس المحيط: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، تحقيق: أنس محمد الشامي، وزكريا جابر أحمد، دار الحديث القاهرة، سنة الطبع ٢٩ هـ/٨٠٠٨م.
- لسان العرب، للإمام جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي
   المصري، دار صادر بيروت.
- اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، د/ طه عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى، ٩٩٨م.
  - اللغة والحجاج، أبو بكر العزاوي، العمدة في الطبع، الطبعة الأولى ٢٠٠٦م.
- المثل السائر لابن الأثير: تحقيق الدكتور/ أحمد الحوفي، والدكتور/ بدوى



- طبانة، القاهرة، دار نهضة مصر.
- مجمع الأمثال وأيام العرب في الجاهلية والإسلام، للميداني، دقق هذه الطبعة: أحمد على حسن، وطارق الأشهب، ومحمد عبد اللطيف، مكتبة الآداب، الطبعة الثانية، سنة ٥٠١٠م.
- مصابيح المغاني في حروف المعاني، محمد علي بن إبراهيم بن الخطيب، تحقيق الدكتور عائض بن نافع بن ضيف الله الغمري، دار المنار، الطبعة الأولى سنة ٩٩٣م.
- المعجم الوسيط، تأليف إبراهيم أنيس، عبد الحليم منتصر، عطية الصوالحي، محمد خلف الله، مكتبة الشروق الدوليَّة، الطبعة الرابعة، سنة ٢٠٠٨م.
- مُغني اللبيب عن كتب الأعاريب: ابن هشام الأنصاري، تحقيق عبد اللطيف محمد الخطيب، الكويت، الطبعة الأولى، سنة ٢٠٠٠م.
- مفتاح العلوم، للسكاكي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، سنة ٢٠٠٠م.
- المِنهاج في ترتيب الحجاج، أبو الوليد الباجي، تحقيق: عبد المجيد تركي، دار الغرب الإسلامي، المغرب، الطبعة الثانية، سنة ١٩٨٧م.

### المراجع المترجمة:

- الحجاج بين النظرية والأسلوب، باتريك شارودو، ترجمة/ أحمد الودرني، دار
   الكتاب الجديدة المتحدة، الطبعة الأولى، سنة ٢٠٠٩م.
- مدخل إلى الخطابة، أوليفيي روبول، ترجمة / رضوان العصبة، مراجعة د. حسان الباهي، أفريقيا الشرق—المغرب.



# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوعات                                                        | P  |
|--------|------------------------------------------------------------------|----|
| 1979   | ملخص                                                             | ١  |
| 1981   | Abstract                                                         | ۲  |
| ١٩٨٣   | مقدمة                                                            | ٣  |
| ۱۹۸٦   | التمهيد: (إطلالة معرفية على حياة الشاعر، ومفهوم الحجاج التداولي) | £  |
| ۱۹۹۸   | المبحث الأول: الآليَّات الحجاجيَّة اللغوية.                      | 0  |
| ۲۰۳٤   | المبحث الثاني: الآليَّات الحجاجيَّة البلاغيَّة.                  | 7  |
| 7.55   | المبحث الثالث: الآليَّات الحجاجيَّة الاتصاليَّة الإقناعية.       | ٧  |
| 7.70   | الخاتمة                                                          | ٨  |
| ۲٠٦٨   | ثبت المصادر والمراجع                                             | ٩  |
| 7.77   | فهرس الموضوعات                                                   | ١. |